
1 
 

René Pollesch 

 

 
OLHO-TE NOS OLHOS, CONTEXTO DE 

OFUSCAÇÃO SOCIAL 
 

SCHAU MIR IN DIE AUGEN, GESELLSCHAFTLICHER 
VERBLENDUNGSZUSAMMENHANG 

 

 

Portugiesisch von José Maria Vieira Mendes, 

Lissabon 2010 

 

 

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Aufführung durch Berufs- und Laienbühnen, des 

öffentlichen Vortrags, der Verfilmung und Übertragung durch Rundfunk und Fernsehen. Das 

Recht der Aufführung ist rechtmäßig zu erwerben vom: 
All rights whatsoever in this play are strictly reserved. No performance may be given unless a 

licence has been obtained. Application for performance etc., must be made before rehearsals 

begin, to: 
  

Rowohlt Theater Verlag, Hamburger Str. 17, 21465 Reinbek, Postfach 1349, 21453 

Reinbek, Tel: 040-7272270, Fax: 040-7272276, E-mail: theater@rowohlt.de 

 

Die Rechte an der Übersetzung liegen bei:  
José Maria Vieira Mendes, zemariavieiramendes@gmail.com  

 

Förderung der Übersetzung durch: / This Translation was sponsored by: 

 

 

 

 

mailto:theater@rowohlt.de
mailto:zemariavieiramendes@gmail.com


2 
 

Olho-te nos olhos, contexto de ofuscação social 

 

Estreou a 13.01.2010 na Volksbühne, em Berlim.  

 

Com: Fabian Hinrichs 

Texto e encenação: René Pollesch. Cenário e figurinos: Bert Neumann. Luz: Frank Novak. 

Dramaturgia: Aenne Quiñones 

 

Aconselhamos: “ich schau dir in die augen, gesellschaftlicher verblendungszusammenhang!” 

[Olho-te nos olhos, contexto de ofuscação social!], Jan Deck, Sarah Dellmann, Daniel Loick, 

Johanna Müller (Org.) testcard-Theorie/Ventil Verlag 2001 

 

Script de Fabian Hinrichs: 

 

Música de entrada. 

Luther Vandross. 

 

Pano fechado. 

Fabian mexe no pano.  

Aparece o bastão, pára a música. 

Arregaçar a manga da camisa.  

5x rápido e 3x com pausas. 

 

A peça não é nenhuma sombra da vida a sério. Rita-Tobias one two one two three four. 

 

That’s the joint 

Pano meio aberto 

Correr, despir 

Fios 

Ir buscar flores e lenços e distribuí-los 

Apresentação dos objectos (bateria, piano…) 

 

Quando Fabian indicar, mudança de música 

Shorty 

Vestir calças-aladino e retirar lenços das calças 

 

Mudança de música 

Tragedy 

 

Dança contemporânea com pano preto 

 

Jogo com máscaras. 

 

Figurino Nureiev 

 



3 
 

Isto não é teatro interactivo. Até pode parecer, por causa das almofadas para as pessoas se 

sentarem e isso, mas não é. Aqui não se pratica essa repugnante forma de arte da 

sociabilidade. 

 

Isto que aqui vêem também não fala em nome de toda a gente. (Aponta para o seu corpo) Isto 

que aqui fala é claramente um heterossexual branco e masculino, que fala a partir de uma 

plataforma que só a ele pertence e que não pertence nem a um cão nem a uma barata nem ao 

que quer que seja.  

 

Talento 

talento 

talento 

demasiado talento. 

Talento 

talento 

demasiado 

talento. 

Demasiaaaado demasiaaaado (buscar microfone) 

Talento. 

 

Palmas, momento de gemido. 

 

É possível que nesta sala esteja a acontecer uma outra comunicação, uma comunicação 

diferente daquela que conhecemos. É possível que essa comunicação consista ou se baseie 

naquilo que não partilhamos. De qualquer das formas, aquilo que normalmente aqui se 

partilha também não pode ser partilhado, só que nós não nos apercebemos. É isso o contexto 

de ofuscação. 

 

Rita-Tobias! Fanfarra! 

 

Música. Fanfarra 

 

O que partilhamos nós então com o hetero branco e masculino (gesto para esconder) que se 

pôs aqui à frente a falar? Será que ele fala pelas baratas ou pelo menos para as baratas? Será 

ele plural graças a uma mera afirmação? Ou poderá ele também ser singularmente plural? 

Como pode a sua singularidade ser plural? Falará ele para o mundo ou apenas pelo mundo? O 

que é isso: para o mundo? O que é que há nele de mundo? E onde é que ele se relaciona com a 

realidade? 

 

Gargalhada enlatada ou fanfarra 

 

O teatro interactivo exerceu o seu terror durante décadas. Uma repugnante forma de arte da 

sociabilidade. Mas não é o único culpado do actual estado catastrófico da comunicação, 

porque de um modo geral o auditório de qualquer teatro propõe um tipo de comunidade 

assustador, uma comunidade que acha que partilha um sentido e que acredita que a 



4 
 

sociedade é uma comunidade de sentido e que comunicar é partilhar permanentemente um 

sentido ausente. A pretensão do discurso humanista é exigir, ou sugerir, o reencontrar do 

sentido. Querendo com isto dizer que, se o sentido lá estivesse, nós saberíamos o que é o 

sentido. Mas se calhar não há outro sentido para além de nós. Para além disto (coçar-se 

carinhosamente, gesto escondido). E no entanto andou-se no teatro à procura da comunidade 

com a ajuda de convenções: imagens da relação do homem com Deus, na antiguidade; da 

relação do homem com o mundo, na modernidade; e das relações humanas, no presente. E 

parece que as relações humanas, neste caso, tratam da ausência de sentido. Que tal então 

uma nova convenção, um outro “com”, uma “comunidade dos não comunitários”? 

 

Há outras formas de arte da sociabilidade. Ser activo não é necessariamente bom e não ser 

activo não é necessariamente mau.  

 

Porque é que não há uma outra forma de arte da sociabilidade? Um dia é capaz de ter dito a si 

próprio: Vou ver uma peça de teatro interactiva. E então eu digo-lhe: Porque é que não 

experimenta uma interpassiva? E vocês perguntam: Teatro interpassivo? O que é isso? O 

teatro interpassivo que vocês conhecem é por exemplo quando no final do espectáculo o actor 

vai para casa com o vosso parceiro ou companheira. Deixam de ser vocês a fazê-lo. Vocês 

acham que até gostariam de o fazer. Mas muitas vezes entendemos mal o conteúdo letal da 

nossa sorte. O que há de comum entre a redenção e os lares de idosos é ambos não 

entenderem os seus conteúdos letais. E a nossa sorte. A nossa sorte não entende o seu 

conteúdo letal.  

 

Onde é que os interpassivos se encontram? Se o actor, quando acabar o espectáculo, for para 

casa com o vosso parceiro ou companheira, vocês deixam de ter de o fazer! Você está a 

delegar o que julga ser ainda assim a sua realidade, a sua vida e também os seus sentimentos, 

inclusivamente a comoção com que olhou no início do espectáculo para os olhos do seu 

companheiro ou parceira, está a delegar tudo isto na obra de arte, no actor. Também pode ser 

num coro da antiguidade clássica, mas também pode ser no actor que aqui está. É isso a 

interpassividade. À primeira vista até parece ser teatro interactivo. Pelo menos para o seu 

parceiro ou companheira, que há-de ir jantar com o actor ou ir para a cama com ele.  

 

Você delegou o rendez-vous. Você deixa de ter de fazer aquilo de que gosta.  

 

Trata-se de aliviar o trabalho. Está bem, é verdade que a maior parte das pessoas acha que no 

teatro não se devia aliviar o trabalho e foi para isso que se inventou o teatro interactivo, para 

que todos trabalhassem. Aquilo que é para partilhar tem de ser transmitido com sangue e suor 

e lágrimas porque há uma pessoa no público muito ingénua e muito crédula e que tem um 

emprego de merda ou não tem emprego, mas que não está aqui. Mas é para ela que isto tem 

de acontecer. (na bateria I want to break free) 

Claro que há quem trabalhe no duro, e claro que também temos de falar disso. E porque é que 

o espaço em frente ao pano do teatro (apontar para o próprio figurino = casaco colorido 

colocado junto ao pano de estilo Wagner) não há-de ser o local indicado para falar do trabalho 

duro? 

 



5 
 

O terror do teatro interactivo, que reinou durante décadas, consistia em ter de se viver aquilo 

que não se queria viver. (Momento escova de dentes.) O teatro interpassivo podia então 

consistir em não viver aquilo que até aí achávamos que queríamos viver. Por exemplo, a 

emissão do filme preferido na televisão. Normalmente programa-se o gravador (caminhar até 

à mala de guitarra, tapar a etiqueta “Pollesch”) para se poder ver o filme um dia mais tarde. 

Mas se calhar, e sem o percebermos, delegámos isso no gravador.  

 

Ele já viu o nosso filme preferido por nós. 

 

E nós (CANTAR:) 

estamos talvez enfim livres das coisas 

que amaaaaamos. 

E todos! 

 

E nós 

estamos talvez 

enfim livres das coisas que 

das coisas que 

que amaaaaamos. 

 

Momento de acordeão. 

 

S’il vous plaît Mesdames et Messieurs. 

 

A vida (na sua versão curta ou comprida) 

 

(dizer, eventualmente: “Movidos pelo silêncio, olhamos para ali, escutamos aqui.”)1  

 

Isto é Hemingway (cair ao chão) 

 

Foi tão bonito ver o filho do Hemingway, na prisão, era um livro aberto. Como mulher. Isto é 

Hemingway. São estas as histórias e não a “técnica” que no fundo é só uma questão de treino. 

Contabilidade. Não temos de descobrir quem somos, estamos para ali como o filho de 

Hemingway, um livro aberto, não estamos numa biblioteca, estamos numa prisão. Não somos 

um homem, somos uma mulher. Não somos um espírito, somos experiências dos corpos. 

 

Os corpos que amo são escondidos de mim. É essa a minha experiência. Nas fábricas, prisões, 

ou simplesmente nas camas, é aí que se esconde aquilo para o qual não há linguagem. Não sei 

bem como mas os corpos farejam estes lugares e procuram-nos.  

 

                                                             
1 “Von Stille bewegt, da sieht man hin, da horcht man auf”: referência ao título de um audiolivro de 

Marcel Marceau, de edição alemã, que contém entrevistas, gravações audio de espectáculos, reacções 

dos espectadores, etc.  

 



6 
 

É o teu corpo que desperta tanto ódio. Nenhuma das tuas acções ou gestos desperta tanto 

ódio quanto o teu corpo. E o que são então as acções e os gestos? Aquilo que escondemos e 

que desperta o ódio, aquilo que dizemos que se regenera? E é esta a luta tantas vezes mal 

entendida: não há palavras para isto aqui! (Aponta para o seu corpo.) Podíamos agora assumir 

que a substância, a essência, que o Ser de todas estas diferentes coisas (como por exemplo nós 

aqui) é aquilo que têm em comum – mas é que nem sonhem! Não há um Ser! E ser também 

não diz nada sobre o que é ser. 

Eu sabia, o Kafka a mim sempre me pareceu demasiado arrogante! Como é que eu deixei que 

os conhecimentos biográficos me cegassem/me deixassem assim à nora? Fui ofuscado! 

(FANFARRA!) Ele parecia tão devoto quanto um porco (Gargalhada enlatada!), mas era tão 

arrogante quanto uma obra de arte! Estava sempre a dizer: “Há um Ser”! E é por isso que 

temos de inoperar o Kafka! Não há cá nenhum Ser. E ele não diz nada sobre o que é ser.  

 

A nossa alma está lá fora. Vamos expulsar esta mistela de dentro de nós! Que achamos que é 

nós próprios. Aquela mistela russa encostada a um samovar que só aquece por dentro… não é 

nada. O interior não é nada. Nós somos uma relação externa do nosso corpo consigo próprio. É 

isso que somos quando nos arranhamos, mordemos, gememos, amassamos, escovamos, 

masturbamos, masturbamos, masturbamos, mas não uns ao lado dos outros, e não sentados 

uns ao lado dos outros. E a pele solta-se e não há nenhum plano para fazer a pele voltar, e o 

que se segue é a pele 2 e depois vem a pele 3. Não nos regeneramos: ficamos. Não fica novo 

nem fica velho, fica, só isso. Quando morremos também não perdemos nada. Significa apenas 

que não fica mais nada. E também não significa que o nada não se regenera. Também só fica. 

Fica uma coisa a que chamamos morte. A alma é uma relação externa do corpo consigo 

próprio. A alma é uma relação externa do corpo consigo próprio. A alma é uma relação externa 

do corpo consigo próprio. No interior da vossa alma não encontram nenhuma relação com o 

que quer que seja lá dentro. Nem lá fora.  

 

IR BUSCAR SPRAY 

 

Esta voz não tem nenhuma origem nem nenhuma mãe. Despedi-me dela em Abril. Foi mesmo 

lindo contigo, mãe. Mergulhei por completo na tua pele e na tua mão como nunca tinha 

mergulhado. Não na mão que me alimentou e também não tive de contar a mim próprio 

aquela eterna história de que uma mão é sempre a mesma mão. Não, há uma mão que me 

alimenta e uma mão que morre. São duas coisas diferentes. Só temos de lhe chamar mão 

porque não conseguimos falar da nossa origem e do presente como uma coisa instável. Isto é 

outra coisa.  

 

Pintar a mão com spray 

 

Aproximar-se da bateria 

Que forma de comunidade catastrófica! Que repugnante forma de arte, aquela que acha que 

partilha um sentido! Mas há uma comunidade que é possível! 

Que partilhamos nós então com este hetero branco e masculino que se pôs aqui à frente a 

falar? Será que ele fala pelas baratas ou pelo menos para elas? Será ele plural graças a uma 

mera afirmação? Ou poderá ele também ser singularmente plural?  



7 
 

Como pode a sua singularidade ser plural? Falará ele para o mundo ou apenas pelo mundo? O 

que é isso: para o mundo? O que é que há nele de mundo? E onde é que está a sua relação 

com a realidade? 

Ainda tenho de trabalhar muito para lá chegar, para me poder pôr aqui a falar por todos. Mas 

por favor, sangue e suor e lágrimas é que não (spray na mão, axilas e olhos), esse discurso 

velho não.  

 

Baixar a placa com 1971 

 

Ao contrário do ano de 1971, ainda há uns valores depositados que não se deixam eliminar 

assim tão facilmente como em 1971 se eliminou o acordo de Bretton Woods – que traduzido é 

Bretton Madeira – que estabelecia o ouro como padrão universal da moeda. 

 

Ainda há disso: depósitos de valor das sociedades, isto apesar de terem sido eliminados da 

economia financeira em 1971. O modo como pensamos nisto aqui (aponta para si próprio) 

deixou de existir em 1971. Isto aqui não pode ser pensado, acabou em 1971. 

 

Pois, é possível que a vida seja demasiado curta para se reflectir sobre o que é a vida. E talvez 

isso tenha que ver com o facto de tudo me parecer como a minha infância. Estou sempre a 

ouvir-me dizer: já estou neste apartamento há dois anos, há quatro anos, desde 1971 e há-de 

haver um dia em que digo que já estou aqui sentado há seis anos. E não consigo perceber 

porque é que o teu corpo já não está aqui.  

 

O que é que vem então a ser isto? 

Quando se diz que o que é político e religioso se retirou, isso significa que também se retirou 

de ti. E portanto não temos de continuar a fingir que ainda aqui está.  

Onde é que se meteu o que é político?  

Onde é que está a experiência política realista? E porque não a ilusão retroactiva? Que quer 

ligar o passado e o futuro sem nada entre eles. Os que protestam, por exemplo.  

Adolescentes ávidos de experiências que pegam fogo a automóveis.  

 

Os corpos deles não estão lá. E o que é político também foi com eles, foram-se embora desta 

convivência espacial. 

 

Mais importante ainda: o protesto não consegue chegar ao presente! As experiências políticas 

realistas não estão entre as formas de protesto passadas que, em pânico, se tentam acoplar a 

um futuro, e também não estão por trás desta obra. Provavelmente por não poderem ser 

evocadas. Como é que podiam? Se os corpos não estão aqui, se os corpos cujas experiências 

podiam ser a alma não estão aqui… 

 

Mas o corpo é o protesto permanente.  

 

O modo como pensamos isto aqui acabou em 1971. 

 

Isto aqui não pode ser pensado, acabou em 1971. 



8 
 

 

Adorno diz que já acabou na idade da pedra e eu digo que acabou em 1971. 

 

Luz apagada. Música. Tobias-Rita Richard Foley 

 

Fogo de artifício e acender 1971 

 

Fecha o pano 

Escuro 

Isqueiro 

Microfone 

 

Uma pessoa olha para um animal ou para o interior de uma noz e a primeira coisa que 

descobre é que o interior de uma noz é idêntico ao interior das outras nozes, ou pelo menos 

parecido. A questão agora é que se essa pessoa quisesse, a partir disto, fazer um daqueles 

jogos de descubra as diferenças, aquele jogo em que há um desenho com uma determinada 

cena e depois outro desenho com a mesma cena e tem de se descobrir que num dos desenhos 

alguém não tem o chapéu e que a bengala é mais comprida num desenho do que noutro... se 

se fizer então dois desenhos, cada um com a metade de uma noz, depois de um tempo infinito 

vamos encontrar diferenças infinitas e no final deste dia infinito até podemos deixar de dizer 

que isto é um desses jogos de descubra as diferenças e que a ilusão de que tudo aquilo que 

achamos ser semelhante é que é um desses jogos, e essa ilusão não desaparece. Essa ilusão é 

de facto o nosso conhecimento, ou seja, nós nem sequer estamos a agir contra um melhor 

conhecimento, como acontece numa ilusão. Impingem-nos o conhecimento de que esta noz e 

a outra foram cozinhadas seguindo um determinado plano. E se as transformarmos num 

desses jogos de descubra as diferenças, ficamos completamente doidos. O que também é 

capaz de explicar porque é que já não nos chega um corpo com o qual possamos ser felizes até 

ao fim dos nossos dias, porque descobrimos que não há nenhum corpo idêntico, que o corpo é 

permanentemente outra coisa. Mas a ti, ao meu verdadeiro amor, eu a ti não te troco por 

outra pila ou por outra vagina. O que é então o amor? Há a palavra obscena, a palavra corpo, 

que se toma sempre como um estranho, como qualquer coisa que temos de investigar. Mas 

não há nada para investigar, não há nenhuma procura daquilo que de facto somos, isso só 

serve para tornar o corpo uma coisa estranha ou os animais ou coisas assim. Os corpos são 

estranhos, sempre e em qualquer lado.  

Procurar a verdade faz do outro sempre um estranho. E os que procuram a verdade serão 

sempre os mesmos sem corpo porque não podem ser obscenos, só que a verdade é obscena.  

 

Clip: Espártaco 

 

Arruma um bocadinho 

 

Ai ai, ai ai, porquê… 

 

Abrir o pano com um gesto 



9 
 

Ir buscar livros da Reclam2 e lançá-los 

 

Em vossas sombras, animadas frondes 
Do antigo, sagrado e espesso bosque, 
Entro ainda com trémula emoção, 
E da deusa também no santuário 
De silêncio, como por vez primeira, 
E meu espírito aqui não está em casa. 
Há longos anos já que uma vontade 
Suprema aqui me esconde, a que me entrego; 
Mas, tal como no início, estranha sou. 
Pois – ai de mim! – dos meus o mar me afasta, 
E longos dias passo nesta praia, 
Procurando com a alma a terra grega; 
E em resposta aos meus suspiros a onda 
Só surdos ecos no seu rumor me traz.3 
 

Pára a música 

Ai ai, o que é que desabou sobre nós! É como se eu entrasse dentro de si, como se eu entrasse 

aqui por vez primeira. Você aí! Como se você viesse de um sítio diferente daquele que eu 

pensava. O meu espírito aqui não está em casa! Como é que se pode estar? Estou aqui, à 

procura, com a alma, da terra. Mas não há alma. E também esconderam os corpos. Não há 

alma e nenhuma das narrativas da alma serve para este corpo. Não há palavras da alma para 

as experiências deste corpo. Lamento! Lamento! Pés assentes no fundamento que para mim é 

uma certeza e a alma não procurou esta terra, este fundamento: dois pontos. Sempre foi 

suficiente não ser correspondido no amor! O que seria isso então? Um exercício a reconhecer-

se noutro exercício? E porque não? Aqui qualquer exercício se reconhece noutro exercício. 

Porque é que não pomos de lado esta narrativa e a expressão e o nosso exercício?  

Sabemos fazer isso tão bem: a expressão. Onde é que aqui se trata da falta de uma expressão? 

Será que conseguimos sequer reconhecer essa falta? Se nós nem nas lutas que tomamos 

erradamente por lutas nos reconhecemos. Eu tomo-te erradamente por uma luta. E aquilo que 

acho que é uma luta é uma coisa banal. A luta é isto aqui. E não há linguagem para isto aqui. 

Isto aqui não se consegue ver. É invisível, isto aqui. Isto aqui é irrepresentável e uma sala de 

espectáculos também não passa da representação de uma comunidade que não é verdadeira. 

Que forma catastrófica de comunidade! Que repugnante forma de arte da sociabilidade, 

aquela que acha que partilha um sentido e que acredita que a sociedade é uma comunidade 

de sentido e que comunicar é partilhar permanentemente um sentido ausente. Mas há uma 

comunidade que é possível!  

 

Temos de contrapor qualquer coisa a este futuro ilimitado com o qual operamos! Uma 

proveniência aberta! E não o sentido que se perdeu, o nascimento, a nação, mas sim aquele 

passado de ontem. Quando nos arranhámos e mordemos só para nos assegurarmos da 

presença do nosso corpo e de uma história do presente onde não há origem.  

 

                                                             
2 Editora alemã conhecida pela sua colecção de livros de bolso, onde estão disponíveis, a preços muito 
acessíveis, os clássicos da literatura alemã e mundial. 
3 Goethe, Ifigénia na Táurida (trad. de João Barrento) 



10 
 

Tenho pela primeira vez um passado que ligo a uma profunda saudade. Talvez seja daí que 

venho. Tenho pela primeira vez qualquer coisa de que me lembro e que me empurrou para 

diante e não é nem a mãe nem a nação, e também não é a formação, é uma prostituta, como 

tu. 

 

E talvez seja daí que venho, e não daquilo ou daqueloutro, desta ou daquela narrativa. 

(eventualmente um duche de livros da Reclam) Também nunca se diz abertamente que nós 

VIMOS DE NARRATIVAS! Estão sempre muito ocupados a tentar descobrir de onde é que nós 

vimos, mas é delas que nós vimos, das narrativas. Como se fosse possível alguém apaixonar-se 

sem que antes tivesse ouvido falar do amor! Nós nascemos de um espírito e não de uma mãe! 

Mas este espírito também está sentado à cabeceira do leito de morte da minha mãe e insiste 

permanentemente que é dela que eu venho, só que eu não venho. Eu venho do espírito que 

me quer contar essa narrativa. E fico contente por não ter de falar daquele Ser que está ali a 

morrer como se fosse a minha mãe, como se fosse a substância, mas sim como um ser vivo e 

provavelmente ela, ali deitada, também fica contente. Quer finalmente ser outra coisa. Não 

um melodrama ou o espírito ou o sentido. Ela quer finalmente ser um corpo e ser olhada como 

um corpo e não estar escondida. É verdade que a cena em que estou sentado junto à minha 

mãe moribunda também foi escondida. Tem lugar num hospital onde os corpos são 

escondidos. Mas agora, aqui, neste raio de buraco, posso pelo menos dizer: Estou sentado 

diante da minha mãe moribunda (colocar-se em frente de alguém do público) e digo-lhe: tu 

vens de um sítio diferente daquele que pensava. Não sei porque é que resolveram retirar-te do 

mercado a ti que tanto me ajudaste, mas também te digo que nunca me ajudaste tanto como 

no dia em que morreste. Quem é que podia imaginar, mãe que estás aí deitada.  

Não temos de ser aglutinados por narrativas que se entendem. Por narrativas comunitárias em 

que, na maior parte do tempo, não partilhamos nada. Não é possível partilhar a dor. E a 

linguagem deve assentar sobre esse princípio. 

 

Tenho pela primeira vez um passado que ligo a uma profunda saudade. Talvez seja essa a 

minha proveniência. Tenho pela primeira vez qualquer coisa de que me lembro e que me 

empurrou para diante e não é nem a mãe nem a nação, e também não é a formação, é uma 

prostituta, como tu. 

 

Não regressar a nenhuma Natureza, também não quero voltar para ti, mas penso em ti como a 

minha origem. Não em sentido figurativo, nada de sentido, sou só eu a tentar estabelecer 

relações com as narrativas, as narrativas que tenho de me contar como sendo as da minha 

proveniência, e tu és o único equivalente delas que me resta (Baixa o Sol), depois de ter 

deitado fora tudo aquilo de onde provenho. E ainda bem que pude deitar fora tudo aquilo de 

onde provenho: a biologia, a natureza, a vida. Se tem de haver uma história, então que seja 

uma história de agarrar-se, gemer, arranhar, com uma besta, uma história que não utilize as 

palavras da dor, uma história de sentar-se levantar-se deitar-se e andar, sim, andar. Mas não 

uns ao lado dos outros e não sentar-se um ao lado do outro, não, tu és o equivalente às 

histórias dos homens e da terra, às ligações que eu quero eliminar, Prince!!! a favor das 

ligações que não são possíveis. Tu não és possível.  

 

Versão do maxi God de Prince 



11 
 

 

Sobe o Sol com Fabian, movimentos com as pernas. Desce o Sol, Fabian vai buscar os sprays e 

pinta-se; corpo, cuecas. Depois o “Livro do Pai”, tabuleta e caretas e sapato. 

Rebola para trás, rebola para a frente, caretas, suster a respiração. 

 

Onde é que se meteu o que é político? 

Se o político e o religioso se retiraram, então também se retiraram de ti. E não temos de 

continuar a fingir que ainda aqui estão.  

 

Fabian empurra a bateria até junto do público, depois as raquetes de ping-pong e a mesa de 

ping-pong para o meio. 

William entra pela lateral (traz muitas bolas) e jogam os dois. William vai buscar os balões e 

fecha o pano. 

 

Canta-se ONTEM (“Yesterday”). 

 

Isto não é sobre termos tido de rasgar um véu! 

Isto aqui não é nenhum mundo paralelo da peça como uma sombra da vida a sério Isto aqui… 

Isto não é sobre termos tido de rasgar um véu, o véu que cobre a verdade, mas sim sobre o 

facto de termos de reconhecer a presença adicional de um véu onde não há mais nada para 

além da verdade. 

A verdade não é a verdade não é a verdade não é a verdade não é a verdade não é a verdade! 

Isso interessa-me. 

Isto não é de modo nenhum uma sombra da vida a sério. Isso provavelmente nem existe, a 

vida a sério.  

 

Isto aqui não é nenhum mundo paralelo da peça como uma sombra da vida a sério. Isso 

provavelmente nem existe! Uma falsa imagem provavelmente só existe enquanto falsa 

imagem! Um falso fundamento para uma comunidade não verdadeira.  

 

Estes jogadores não vivem noutro mundo. O que fazem os jogadores durante a crise 

económica mundial? Também se diz que vivem num mundo paralelo. Mas os mercados 

financeiros (também) não são um mundo paralelo.  

Não são uma sombra da vida a sério. É como quando dizemos que a irracionalidade é só uma 

sombra da racionalidade a sério. A desregulação não é a sombra da disciplina das 

universidades que é séria. 

 

Os corpos aqui estão tão ausentes quanto o estão as mercadorias nos mercados financeiros: 

quem não tem uma determinada mercadoria, ou quem não está à espera de a ter ou quem 

não a quer ter, vende esta mercadoria a outra pessoa que também não está à espera de a ter 

ou que não a quer ter e que de facto também não a recebe. A realidade desta mercadoria não 

desempenha qualquer papel.  

Eu sempre distingui entre a realidade e a ficção. 

 



12 
 

O socialismo está ali (atrás) e o neoliberalismo ali? Ou será que o socialismo está ali (à frente) 

e o neoliberalismo ali? Ou é ao contrário? A disciplina das universidades está ali e a 

desregulação e a concorrência individual ali? Ou será ao contrário? 

 

Não nos conseguem juntar as pontas disto. Será que precisamos do empenho total do Ser 

aqui? Ou será ali?  

 

É tudo empurrado para dentro desta coisa da procura da verdade, para dentro deste Sol, mas 

este Sol, que nos é servido, é ofuscação (eventualmente FANFARRA ou Lady). Aquilo que 

percebi ao longo de todos estes muitos anos fala contra a verdade. Se alguma coisa eu percebi 

ao longo de todos estes muitos anos foi isto: O campo de batalha não são as mentiras – é a 

verdade. O campo de batalha é o contexto lógico onde são encaixadas as nossas vidas. 

Andámos à procura dos inimigos errados. A luta em que estamos envolvidos é a verdade, não 

são as mentiras, não é o terror. A verdade sobre nós. Isto que aqui vêem não é nenhuma 

personalidade, podia no máximo ser sobre a personalidade controversa daquele que se toma a 

si próprio por si próprio. E estes véus interessam-me, mas não para os arrancar. Não, arrancar 

não. 

 

O fascismo alemão é actual?? O que é que isso quer dizer? 20 milhões de velhos evacuados 

para lares de idosos, para o paraíso? Não foi só o Hitler que escreveu um livro na prisão. Toda 

a gente escreve. No lar de idosos toda a gente se revela, já é uma tradição.  

Quando de repente toda a gente acha que sabe pintar, escrever, desenhar e fazer teatro, 

então estamos em Theresientadt. Ou, em casos excepcionais, somos tidos por responsáveis 

por isso. Tanto no lar como em Theresienstadt escreve-se e pinta-se.  

São essas as coisas da reforma, as muletas da reforma que não nos foram dadas! Enganaram-

nos. O que é que não nos foi dado? Conseguirmos, com a nossa idade, exprimir-nos com 

aguarelas no lar de idosos! Quanto mais absurda a existência do homem, mais livre ele se 

torna. De espírito livre, ele transmite a verdade sobre si próprio. Qualquer velho miserável é 

encorajado a exprimir-se. As pessoas criativas no lar de idosos, Theresienstadt é isso mesmo. 

 

E os espectadores aqui, a quem não foi dada a possibilidade de se exprimirem, que tinham 

esperanças de ver uma peça de teatro interactiva e que se acharam despojados do seu capital 

cultural?! O que fazem eles agora? Agora que têm de voltar a sentar-se na sua pocilga, sem 

qualquer criatividade. Agora que têm de ir ver espectáculos de teatro sem poder ser criativos, 

sem poder intervir produtivamente. Não vos deram teatro interactivo? 

Que sorte! 

 

ESPUMANTE 

Vredeber 

 

Que sorte grande! ter escapado a esta implacável indústria de diversão. 

 

Há uma comunidade que é possível. 

Já não tenho de ser eu a amar! 

Eu não sou isso! 



13 
 

Sou aquilo que simplesmente existe! 

Consigo suportá-lo! O texto que sou eu, consegue suportá-lo! Já não estou enfiado nesses 

clássicos, sem linguagem! 

E todos: 

Já não tenho de ser eu a amar! 

Não sou isso! 

Estamos talvez enfim livres das coisas que amamos. 

Olho-te nos olhos, contexto de ofuscação social. 

 

Para as palmas: Kenny Rogers “Ruby” com boneco em papelão. 

 


