
IL GIARDINO
SICILIANO COME
METAFORA

DER SIZILIANISCHE 
GARTEN 
ALS METAPHER 

LE JARDIN 
SICILIEN COMME 
MÉTAPHORE

Chiostro di San Domenico, Palermo - 12.10 - 10.11.2018



IL GIARDINO
SICILIANO COME
METAFORA

DER SIZILIANISCHE 
GARTEN 
ALS METAPHER 

LE JARDIN 
SICILIEN COMME 
MÉTAPHORE

PALERMO



Un progetto di 
Ein Projekt von 
Un projet de
Goethe-Institut Palermo, 
Institut français Palermo
 
Ideazione e direzione 
Konzept und Leitung 
Concept et direction
Eric Biagi, Institut français Palermo
Heidi Sciacchitano, Goethe-Institut Palermo
 
Grazie al 
Dank des 
Grâce au
Fondo culturale franco-tedesco, 
con il sostegno del Ministero degli Affari Esteri 
della Germania e dell’Institut français Paris
Deutsch-französischen Kulturfonds mit der 
Unterstützung des Auswärtigen Amts und des 
Institut français Paris
Fonds culturel franco-allemand, avec le soutien du 
Ministère des Affaires Étrangères d’Allemagne et 
de l’Institut français de Paris

Nell’ambito di 
Im Rahmen von 
Dans le cadre de
Manifesta 12 Collateral Events, 
Palermo Capitale Italiana della Cultura 2018

Organizzazione, curatela 
e allestimento della mostra 
Künstlerische und organisatorische 
Einrichtung der Ausstellung 
Organisation, direction artistique 
et installation
Alessandro Pinto, Serena Fanara 
Verein Düsseldorf Palermo e.V.

Supporto organizzativo 
Organisatorische Unterstützung 
Soutien logistique
Tatiana Lo Iacono, Valérie Le Galcher-Baron
 
Didattica, visite guidate, ufficio stampa 
Didaktik, Führungen, Pressearbeit 
Didactique, visites guidées, attachée de presse
Massimiliano Lombardo, Eleonora Giammanco, 
Serenella Di Marco, Francesca Balistreri, Simonetta 
Trovato / CoopCultureChiostro di San Domenico, Palermo 

12.10. – 10.11.2018

IL GIARDINO SICILIANO 
COME METAFORA 

DER SIZILIANISCHE 
GARTEN 
ALS METAPHER 

LE JARDIN SICILIEN 
COMME MÉTAPHORE

Per la conferenza Nei giardini di Sicilia 
Für die Konferenz In den Gärten Siziliens 
Pour la conférence Dans les jardins de Sicile
Giuseppe Barbera, Università degli Studi di Palermo
Édith de la Héronnière
Angelo Pitrone
Ida Rampolla del Tindaro, AMOPA
Salvatore Savoia, Società Siciliana per la Storia Patria
 
Per la passeggiata filosofica 
Piante e migrazioni  
Für den philosophischen Spaziergang 
Pflanzen und Migrationen 
Pour la promenade philosophique 
Plantes et migrations
Giuseppe Barbera
Emanuele Coccia
Massimo Valsecchi, Claudio Gulli / Palazzo Butera
 
e / und / et
Laura Strack, Max Goetz
 
Stampa 
Druck 
Impression
Zeta Printing S.r.l.
 

© Goethe-Institut Palermo, 
    Institut français Palermo, 2019
 
Proprietà artistica e letteraria riservata per tutti i paesi. 
Ogni riproduzione anche parziale è vietata senza il 
consenso scritto degli autori.
 
Künstlerisches und literarisches Eigentum für alle Länder 
geschützt. Jegliche auch nur teilweise Vervielfältigung 
oder Reproduktion ist ohne schriftliche Zustimmung der 
Autoren verboten.

Propriété artistique et littéraire réservée à tous les pays. 
Toute reproduction, même partielle, est interdite sans 
l’accord écrit des auteurs.
 
Finito di Stampare in Giugno 2019 
Drucklegung im Juni 2019 
Imprimé en Juin 2019

Documentazione video-fotografica 
Dokumentation (Foto, Video) 
Documentation vidéo-photographique
Riccio Blu
 
Progetto grafico 
Design und Layout 
Conception graphique
Studio Forward
 
Testi in catalogo 
Katalogtexte 
Textes du catalogue
Giuseppe Barbera, Emanuele Coccia, Édith de la 
Héronnière, Alessandro Pinto
 
Testo di Édith de la Héronnière tratto da La Sagesse vient 
de l’ombre - Dans les jardins de Sicile (Klincksieck, 2017) 
Text von Édith de la Héronnière aus dem Buch La Sagesse 
vient de l’ombre - Dans les jardins de Sicile (Klincksieck, 
2017) 
Texte d’Édith de la Héronnière extrait de La Sagesse vient 
de l’ombre - Dans les jardins de Sicile (Klincksieck, 2017)
 
Traduzione 
Übersetzung 
Traduction
Emmanuelle Bouhours, Simona Marino, 
Roman Maruhn, Andrea Messner, Alessandro Pinto
 
Foto in catalogo 
Katalogfotos 
Photos du catalogue
Mathia Coco, Serena Fanara
 
Sponsor 
Sponsoren 
Sponsor
Don Nino 
Planeta Winery
 

Si ringraziano / Dank an /Merci à
 
Per la mostra
Für die Ausstellung 
Pour l’exposition
Anthony Carcone
Gaël Le Bihan
Christian Schreckenberger
Padre Sergio Catalano, Convento San Domenico

 



01

Il giardino siciliano come metafora 
Der sizilianische Garten als Metapher 
Le jardin sicilien comme métaphore
Eric Biagi, Heidi Sciacchitano 

02

La saggezza viene dall’ombra. Nei giardini di Sicilia 
Die Weisheit kommt aus dem Schatten. In den Gärten Siziliens 
La sagesse vient de l’ombre. Dans les jardins de Sicile
Édith de la Héronnière

03

Non c’è città mediterranea senza giardini 
Keine Stadt ohne Garten am Mittelmeer 
Pas de ville sans jardin en Méditerranée
Giuseppe Barbera

04

Piante e migrazioni. Passeggiata filosofica con Emanuele Coccia
Pflanzen und Migrationen. Philosophischer Spaziergang mit Emanuele Coccia 
Plantes et migrations. Promenade philosophique avec Emanuele Coccia

05

Trasferimento 
Versetzung 
Transfert
Alessandro Pinto

8

14

22

34 

36





IT DE FR10 11

Se l’isola richiama l’idea di chiusura e 
isolamento, nessuna quanto la Sicilia sembra 
contraddire e contraddirsi a tal punto da 
proporre, invece, una sua straordinaria 
apertura sul mondo. La Sicilia avrebbe 
potuto essere una riserva di vegetazione 
mediterranea. Non lo è. Le specie provenienti 
da questa zona rappresentano meno del 12% 
della vegetazione locale. Il resto arriva da Asia, 
Africa, America del Nord o del Sud. L’Orto 
botanico di Palermo – tra i più importanti 
d’Europa e dell’area mediterranea - è al 
centro di questa metamorfosi del patrimonio 
vegetale concepito, dalla sua fondazione, 
come un’apertura alle piante del mondo da 
diffondere sul territorio.
Giardino mediterraneo, dunque, terreno fertile. 
Come non associare questo esempio dal 
mondo naturale con un’apertura formale alle 
idee e agli uomini? È a questa convergenza 
tra biodiversità e miniera di idee che è 
dedicato il progetto del Goethe-Institut 
e dell’Institut français Palermo Il giardino 
siciliano come metafora.
Incontro, incrocio, intreccio: il giardino diventa 
metafora delle sfide che l’Europa e la Sicilia si 
trovano ad affrontare nell’età contemporanea. 
Abbiamo voluto invitare artisti e pensatori 
francesi, tedeschi ed italiani ad aprire una 
prospettiva interdisciplinare sul tema della 
coesistenza, ad indagare il legame tra natura 
e politica e a sviluppare spazi ed occasioni per 
pensare e praticare il bene comune.
Il nostro ringraziamento va a tutti coloro che 
hanno reso possibile quest’iniziativa: al Verein 
Düsseldorf Palermo e.V. per l’indispensabile 
apporto curatoriale e organizzativo alla 
mostra; agli artisti Anthony Carcone e Gaël 
Le Bihan presenti con il loro immersivo e 
affascinante lavoro Intima natura, all’artista 
Christian Schreckenberger con la sua 
voluttuosa scultura Lokale Gruppe, creata 

IL GIARDINO SICILIANO 
COME METAFORA

DER SIZILIANISCHE 
GARTEN 
ALS METAPHER

LE JARDIN SICILIEN 
COMME MÉTAPHORE

Eric Biagi
Direttore / Leiter / Dirécteur
Institut français Palermo

Heidi Sciacchitano
Direttrice / Leiterin / Diréctrice
Goethe-Institut Palermo

Während die Idee der Insel üblicherweise 
Verschlossenheit und Isolation in sich trägt, 
scheint Sizilien dem zu widersprechen und 
zeigt dabei eine ganz außerordentliche 
Offenheit gegenüber der Welt: Sizilien hätte 
ein Reservat mediterraner Vegetation sein 
können, was es aber nicht ist. Originäre 
Arten stellen weniger als zwölf Prozent der 
lokalen Vegetation dar. Alles andere kommt 
aus Asien, Afrika, Nord- und Südamerika. 
Der Botanische Garten von Palermo – 
einer der bedeutendsten Europas und des 
Mittelmeerraums – steht im Mittelpunkt 
der Metamorphose dieses pflanzlichen 
Erbes, das der Garten seit seiner Gründung 
empfangen hat; er ist gleichsam eine 
Öffnung für Pflanzen aus aller Welt, um sich 
auch im eigenen Territorium zu verbreiten.  
Der mediterrane Garten erweist sich als 
besonders fruchtbar. Wie könnte man nicht 
versuchen, dieses Beispiel aus der Natur 
auch auf die Ideen und die Menschen 
zu übertragen? Mit diesem Parallelismus 
zwischen Biodiversität und Vielfalt der Ideen 
beschäftigt sich das Projekt Der sizilianische 
Garten als Metapher von Goethe-Institut und 
Institut français.
Ort der Begegnung, Ort sich kreuzender 
Wege, Ort des Miteinander-Verwachsens: 
der Garten wird zu einer Metapher für 
die Herausforderungen, denen Europa 
und Sizilien sich in der Gegenwart stellen 
müssen. Wir haben französische, deutsche 
und italienische Künstler und Denker 
eingeladen, eine interdisziplinäre Perspektive 
auf das Thema Koexistenz zu entwerfen, die 
Verbindungen zwischen Natur und Politik zu 
erforschen und Gelegenheiten und Räume zu 
schaffen, um sich theoretisch und praktisch 
mit dem Gemeinwohl zu beschäftigen.
Unser Dank gilt allen, die diese Initiative 
möglich gemacht haben: dem Verein 

Si l’île renvoie à l’idée de confinement, 
aucune comme la Sicile ne semble contredire 
à ce point cette « évidence » et traduire, 
au contraire, une extraordinaire ouverture 
sur le monde. La Sicile aurait pu être une 
réserve de végétation méditerranéenne. Ce 
n’est pas le cas. Les espèces provenant de 
cette zone représentent moins de 12% de 
la végétation locale. Le reste arrive d’Asie, 
d’Afrique, d’Amérique du Nord ou du Sud. Le 
Jardin botanique de Palerme - l’un des plus 
importants d’Europe et de la Méditerranée 
- est au cœur de cette métamorphose du 
patrimoine végétal se traduisant, depuis sa 
fondation, par une ouverture sur les plantes 
du monde et par leur diffusion sur tout le 
territoire.
Jardin méditerranéen, donc, terrain fertile. 
Comment ne pas associer cet exemple du 
monde naturel à une ouverture formelle 
aux idées et aux hommes ? C’est à cette 
convergence entre biodiversité et pépinière 
d’idées que le projet du Goethe-Institut et de 
l’Institut français Palermo Le jardin sicilien 
comme métaphore est dédié.
Rencontre, croisement, entrelacement : 
le jardin devient métaphore des défis que 
l’Europe et la Sicile doivent affronter dans 
la période contemporaine. Nous avons 
voulu inviter des artistes et des penseurs 
français, allemands et italiens à ouvrir une 
perspective interdisciplinaire sur le thème 
de la coexistence, à enquêter sur le lien 
entre nature et politique, et à développer des 
espaces et des occasions pour penser et 
pratiquer le bien commun.
Nous remercions tous ceux qui ont rendu 
possible cette initiative : le Verein Düsseldorf 
Palermo e.V. pour son apport indispensable 
dans la conception et l’organisation de 
l’exposition ; les artistes Anthony Carcone 
et Gaël Le Bihan, présents avec leur 



IT DE FR12 13

appositamente per questo progetto e per lo 
spazio che l’ha accolta; alla scrittrice Edith 
de la Héronnière e al fotografo Angelo 
Pitrone per il loro coinvolgente approccio al 
giardino e al paesaggio siciliano in letteratura 
e fotografia, presentato in occasione della 
conferenza Nei giardini di Sicilia; al filosofo 
Emanuele Coccia che con il suo libro La Vie 
des plantes. Une métaphysique du mélange 
(ed. Bibliothèque Rivages, Paris 2016) è stato 
di grande ispirazione per l’intero progetto; e 
all’ideatore della passeggiata filosofica Piante 
e migrazioni Giuseppe Barbera, docente di 
Colture arboree all’Università di Palermo, 
fondamentale guida prodiga di tanti utili 
consigli.
Un altro ringraziamento va a tutti i partner che 
in varia misura hanno condiviso, collaborato 
e contribuito a sostenere e a realizzare 
l’intero progetto. Uno per tutti, il Fondo 
culturale franco-tedesco, con il sostegno del 
Ministero degli Affari Esteri della Germania e 
dell’Institut français Paris.

Düsseldorf Palermo e.V. für den 
künstlerischen und organisatorischen 
Beitrag, Anthony Carcone und Gaël Le 
Bihan mit ihrer Arbeit Intima natura, Christian 
Schreckenberger mit seiner Skulptur 
Lokale Gruppe, die für das Projekt und den 
Ausstellungsort in Auftrag gegeben wurde, 
der Autorin Edith de la Héronnière und 
dem Fotografen Angelo Pitrone für ihre 
Bearbeitung der Thematik des Gartens und 
der sizilianischen Landschaft in Literatur 
und Fotografie im Rahmen der Konferenz 
Nei giardini di Sicilia (In den Gärten Siziliens). 
Wir bedanken uns außerdem bei Emanuele 
Coccia, der mit seinem Buch La Vie des 
plantes. Une métaphysique du mélange (ed. 
Bibliothèque Rivages, Paris 2016) dem 
Projekt besondere Inspiration verliehen 
hat, und bei Giuseppe Barbera, Dozent für 
Baumkulturen an der Universität Palermo, für 
seine Idee des philosophischen Spaziergangs 
Piante e migrazioni (Pflanzen und Migrationen) 
und viele weitere wertvolle Hinweise.
Ein weiterer Dank geht an alle Partner, die 
dafür gearbeitet und mitgewirkt haben, das 
Projekt zu verwirklichen, allen voran dem 
Deutsch-französischen Kulturfonds mit der 
Unterstützung des Auswärtigen Amts und des 
Institut français Paris.

immersif et fascinant travail Intima natura ; 
l’artiste Christian Schreckenberger, avec 
sa voluptueuse sculpture Lokale Gruppe, 
créée spécialement pour ce projet et pour 
l’espace qui l’accueille ; l’écrivaine Edith de 
la Héronnière et le photographe Angelo 
Pitrone pour leur passionnante approche du 
jardin et au paysage sicilien en littérature 
et en photographie, présentée à l’occasion 
de la conférence Nei giardini di Sicilia 
(Dans les jardins de Sicile) ; le philosophe 
Emanuele Coccia qui, avec son livre La Vie 
des plantes. Une métaphysique du mélange 
(ed. Bibliothèque Rivages, Paris 2016), a 
été d’une grande inspiration pour l’ensemble 
du projet ; le concepteur de la promenade 
philosophique Piante e migrazioni (Plantes 
et migrations) Giuseppe Barbera, professeur 
d’arboriculture à l’Université de Palerme, 
guide fondamental et prodigue de tant de 
conseils utiles.
Nous remercions également tous les 
partenaires qui ont, à différents degrés, 
partagé, collaboré et contribué à soutenir 
et à réaliser tout le projet. Parmi eux, le 
Fonds culturel franco-allemand, avec le 
soutien du Ministère des Affaires Étrangères 
d’Allemagne et de l’Institut français de Paris.





IT DE FR16 17

Nel cuore di città e paesi, i giardini, spesso di 
pertinenza di ricche dimore, sono dei luoghi 
di conservazione e di acclimatamento di 
specie importate nel corso dei secoli, spesso 
da famiglie aristocratiche appassionate di 
botanica.

Testimoniano la grande sintesi raggiunta 
sull’isola fra le tre culture mediterranee: 
greca, araba e romana. L’arte dei giardini 
si è sviluppata sotto l’effetto di questa 
tripla convergenza la cui diffusione è 
stata dapprima centripeta, poi centrifuga 
estendendosi verso i Paesi del Nord Europa, 
prima di tornare in Sicilia sulla scia degli 
illuministi francesi e dei giardini “all’inglese”.

Una diversità sconfinata, un’originalità che 
sfocia spesso nella follia, come succede solo 
ai siciliani, una sensibilità verso l’oltretomba, 
una voluttà e una fantasia inarrestabili, 
un’inventiva piena di tenerezza, sono le 
caratteristiche della loro arte dei giardini. Ne 
deriva una tendenza continua alla parsimonia 
e alle piante utili, in nome di una necessità 
ancestrale di sopravvivenza, di non sprecare 
nulla in una terra in cui la vita è molto dura, 
l’acqua è rara e il clima impietoso sotto un 
cielo blu incandescente. E la terra, fertile 
e vulcanica a est, e calcarea e sulfurea a 
ovest, è inquietante, commovente, soggetta 
a terribili scosse ed eruzioni che rovinano in 
pochi minuti secoli di lavoro. Niente è sicuro. 
Ma davanti a questa irrequietezza della terra, 
l’uomo non ha avuto paura di lanciarsi in 
sperimentazioni vegetali, vere e proprie sfide 
alla terra e al cielo, per amore della bellezza, 
nonostante fosse ben conscio del rischio di 
veder sparire da un momento all’altro questa 
bellezza. Ma c’è un’altra cosa, ancora più 
importante, che un poeta e un pensatore 
capisce e prova al suo arrivo in Sicilia e 

Édith de la Héronnière 

Tratto da La sagesse vient de l’ombre. 
Dans les jardins de Sicile, di Édith de la 
Héronnière, ed. Klincksieck, 2017, 
coll. De Natura Rerum, cap. 1, pp. 23-26.

Auszug aus La sagesse vient de l’ombre. 
Dans les jardins de Sicile von Édith de la 
Héronnières, Kapitel 1, S. 23-26, erschienen 
2017 bei Klincksieck in der Reihe De Natura 
Rerum.

Extrait de La sagesse vient de l’ombre. 
Dans les jardins de Sicile, di Édith de la 
Héronnière, ed. Klincksieck, 2017, 
coll. De Natura Rerum, cap. 1, pp. 23-26.

LA SAGGEZZA VIENE 
DALL’OMBRA. 
NEI GIARDINI DI SICILIA

DIE WEISHEIT KOMMT 
AUS DEM SCHATTEN. IN 
DEN GÄRTEN SIZILIENS

LA SAGESSE VIENT 
DE L’OMBRE. DANS 
LES JARDINS DE SICILE

Au cœur des villes et des villages, les 
jardins, souvent attenants à des demeures 
princières, sont des conservatoires et des 
lieux d’acclimatation d’espèces importées 
au cours des siècles, le plus souvent par 
les familles aristocratiques passionnées 
de botanique. Ils témoignent de la grande 
synthèse accomplie sur l’île entre les trois 
cultures méditerranéennes : grecque, arabe 
et latine. L’art des jardins s’est épanoui sous 
l’effet de cette triple convergence dont le 
rayonnement fut d’abord centripète, puis 
centrifuge pour s’étendre vers les contrées du 
Nord de l’Europe, avant de revenir en Sicile 
sous l’inspiration des Lumières françaises, 
puis des jardins dits « à l’anglaise ».
 
Une diversité infinie, une originalité qui 
souvent touche à la folie, comme seuls en 
ont les Siciliens, une sensibilité aux choses 
d’outre-tombe, une volupté et des fantaisies 
que rien n’arrête, une inventivité pleine de 
tendresse, caractérisent leur art des jardins. 
S’en dégage une constante dans l’économie 
de moyens et dans le souci de planter 
utile, au nom d’une nécessité ancestrale de 
survivre, de ne rien laisser perdre sur une 
terre où la vie est dure, l’eau rare et le climat 
d’une impitoyable rudesse sous un ciel d’un 
bleu incandescent. Quant au sol, s’il est fertile, 
volcanique à l’Est, calcaire et soufré à l’Ouest, 
il est aussi inquiétant, mouvant, sujet à de 
redoutables séismes et à des éruptions qui 
ruinent en quelques minutes des siècles de 
travail. Rien n’est sûr.
Et face à cette intranquillité de la terre, 
l’homme n’a pas craint de se lancer dans des 
élaborations végétales, véritables défis à la 
terre et aux cieux, par amour de la beauté, 
même et surtout lorsqu’on connaît les risques 
d’anéantissement soudain de cette beauté.
Mais il y a autre chose de plus fondamental 

Im Herzen der Städte und Dörfer sind 
die Gärten, die oft zu reichen Residenzen 
gehören, Orte der Erhaltung und 
Eingewöhnung von Pflanzenarten, die – 
meist von aristokratischen Familien mit einer 
Leidenschaft für Botanik – im Laufe der 
Jahrhunderte importiert wurden.
Sie zeugen davon, dass auf der Insel eine 
große Synthese der drei Mittelmeerkulturen 
zustande kam: hier trifft sich das Griechische 
mit dem Arabischen und dem Römischen. 
Diese Gartenkunst entwickelte sich unter 
dem Einfluss dieser dreifachen Konvergenz. 
Die breitete sich zunächst nach innen 
aus, sodann nach außen in Richtung der 
Länder Nordeuropas, bevor sie mit den 
Denkern der französischen Aufklärung 
und den „Englischen Gärten“ nach Sizilien 
zurückkehrte.
 
Grenzenlose Vielfalt, Originalität, die oftmals 
in einem Wahnsinn mündet, wie er nur die 
Sizilianer ergreifen kann, Sensibilität für das 
Jenseits, unaufhaltsame Leidenschaft und 
Phantasie, Erfindergeist voller Zärtlichkeit: 
das sind die Merkmale dieser Gartenkunst. 
Das Ergebnis ist eine kontinuierliche Tendenz 
zur Sparsamkeit und zu Nutzpflanzen, 
um im Namen eines angestammten 
Überlebensbedürfnisses nichts zu 
verschwenden in einem Land, in dem das 
Leben hart, das Wasser rar und das Klima 
unter strahlend blauem Himmel gnadenlos ist.
Und das Land – fruchtbar und vulkanisch 
im Osten, kalk- und schwefelhaltig im 
Westen – ist verstörend, bewegend; es 
ist schrecklichen Erschütterungen und 
Ausbrüchen unterworfen, die Jahrhunderte 
der Arbeit in wenigen Minuten zunichte 
machen. Nichts ist sicher. Aber angesichts 
dieser Unruhe der Erde hatte der Mensch 
keine Angst davor, um der Schönheit willen 



IT DE FR18 19

che ne è forse l’oggetto stesso del viaggio: 
l’intuizione che sull’isola si trovi l’essenza 
primordiale, la madre di tutte le piante. 
Intuizione platonica che Goethe descrive così, 
dopo aver passato dei momenti piacevoli alla 
Villa Giulia a Palermo:

Alla vista di tanti vegetali di forma nuova, o 
modificata, mi rinacque il mio antico capriccio; 
non sarebbe possibile cioè, lo scoprire in 
questa schiera di piante, la pianta primitiva, 
originaria? Deve pure questa esistere! 
Diversamente, come potrei riconoscere che 
tutti questi vegetali sono piante, qualora non si 
potessero riferire tutte ad un tipo?¹

Ciò che prova Goethe è di natura ontologica. 
Qualcosa che pertiene alla sostanza, 
materiale o immateriale. Una percezione 
che si ritrova sui volti dell’isola, nella sua 
cucina e nella sua pasticceria, nel colore dei 
fiori, nel vigore degli alberi e nella bellezza 
degli umani. Una sostanza densa, arcaica, 
segreta, un’esplosione di sostanza che salta 
subito agli occhi non appena si scende dalla 
nave o dall’aereo. Goethe lo capisce e si 
immerge nella realtà siciliana sotto l’effetto 
del fascino e del richiamo imperioso della 
grande isola mediterranea in cui si sono 
incontrate e unite tante culture, dando prova 
che secoli di immigrazione e di flussi di 
popoli sono fonte di espansione culturale, di 
inventiva e di creatività. Perché è proprio a 
partire dall’incontro di culture diverse che si 
è sviluppata questa civiltà, lontana dall’Italia 
continentale, specificatamente siciliana, di 
cui apprezziamo oggi le opere architettoniche 
greche, arabo-normanne, barocche, le opere 
pittoriche e letterarie, ma anche una raffinata 
civiltà che risale alla notte dei tempi.

Una civiltà che si è dipanata nei secoli ed 

encore, qu’un penseur et un poète a compris 
et éprouvé dès son arrivée en Sicile, et qui 
fut sans doute l’objet même de son voyage: 
l’intuition que sur l’île se trouve l’essence 
primordiale, la mère de toutes les plantes. 
Intuition platonicienne s’il en est, que Goethe 
décrit ainsi, après avoir passé un moment 
délicieux dans la villa Giulia à Palerme :

En présence de tant de figures nouvelles et 
renouvelées, mon ancienne chimère s’est 
réveillée. Ne pourrais-je, dans cette multitude, 
découvrir la plante primitive ? Cette plante 
doit exister : autrement à quoi reconnaîtrais-je 
que telle ou telle figure est une plante, si elles 
n’étaient pas toutes formées sur un modèle?¹

Ce que ressent Goethe est de nature 
ontologique. Quelque chose ici relève de 
la substance, matérielle ou immatérielle. 
Une perception qui s’incarne dans les 
visages de l’île, dans sa cuisine et dans ses 
pâtisseries, dans la lave que vomit le sol, dans 
le raffinement des esprits, dans la couleur 
des fleurs, dans la vigueur des arbres et 
dans la beauté des humains. Une substance 
dense, archaïque, secrète, une explosion de 
substance qui vous saute au visage lorsque 
vous débarquez du bateau ou de l’avion. 
Goethe comprit cela et s’immergea dans la 
réalité sicilienne sous l’effet d’un envoûtement 
et de l’appel impérieux de la grande île 
méditerranéenne où se sont rejointes et 
unies tant de cultures, prouvant à travers les 
siècles qu’immigrations et déplacements de 
populations sont source de foisonnement 
culturel, d’inventivité et de créativité. Car 
c’est bien par le brassage des cultures que 
s’est bâtie cette civilisation, à l’écart de l’Italie 
continentale, spécifiquement sicilienne, dont 
nous apprécions aujourd’hui les œuvres 
architecturales grecques, 

Pflanzenzuchtexperimente zu unternehmen, 
die der Erde und dem Himmel echte 
Herausforderungen abverlangen, obschon er 
sich der Gefahr überaus bewusst war, diese 
Schönheit von einem Augenblick auf den 
anderen verlieren zu können.
Wichtiger ist jedoch, was ein Dichter und 
Denker bei seiner Ankunft in Sizilien versteht 
und fühlt und was vielleicht das eigentliche 
Ziel der Reise ist: die Intuition, dass sich 
auf der Insel das Urwesen finden lasse, 
die Mutter aller Pflanzen. Eine platonische 
Intuition, die Goethe nach einem angenehmen 
Aufenthalt in der Villa Giulia in Palermo auf 
folgende Weise beschreibt:

Im Angesicht so vielerlei neuen und erneuten 
Gebildes fiel mir die alte Grille wieder ein, 
ob ich nicht unter dieser Schar die Urpflanze 
entdecken könnte. Eine solche muß es denn 
doch geben! Woran würde ich sonst erkennen, 
daß dieses oder jenes Gebilde eine Pflanze 
sei, wenn sie nicht alle nach einem Muster 
gebildet wären?¹

Was Goethe empfindet, ist ontologischer 
Natur; etwas, das sich auf die Substanz 
bezieht, sei sie materiell oder immateriell. 
Diese Wahrnehmung ist auf den Gesichtern 
der Insel zu finden: in ihrer Küche und in 
ihrem Backwerk, in der Farbe der Blumen, in 
der Kraft der Bäume und in der Schönheit der 
Menschen. Eine dichte, archaische, geheime 
Substanz, eine Substanz-Explosion, die sofort 
ins Auge springt, sobald man vom Schiff oder 
aus dem Flugzeug steigt. Goethe verstand 
dies und tauchte in die sizilianische Realität 
ein, unter dem Einfluss der Faszination 
und der gebieterischen Verlockung der 
großen Mittelmeerinsel, auf der sich so viele 
Kulturen trafen und vereinten. Dies zeigt, 
dass Jahrhunderte der Einwanderung und 



IT DE FR20 21

è sempre attuale nonostante la tentazione 
a uniformarsi, nonostante le gravi difficoltà 
economiche e nonostante le infiltrazioni 
mafiose che, per mere logiche di profitto 
personale, hanno cercato di distruggere una 
biodiversità unica nel suo genere. Pubblici 
o privati, i giardini declinano a loro modo le 
tappe di questo processo di assimilazione 
e di compenetrazione delle civiltà del 
Mediterraneo. Possono essere visti come 
una porta d’ingresso verso la Sicilia. È bello 
passare da questa porta aperta – talvolta 
appena accostata – liberi di muoversi e di 
scegliere, senza costrizioni, nei giardini che 
offrono riparo dal sole quando è allo zenit, 
nei giardini ombrosi e in quelli la cui storia si 
intreccia con la storia della Sicilia, nei giardini 
con la vocazione ad ospitare e a collezionare 
le essenze, nei giardini la cui follia riflette la 
follia dell’isola, in cui mille volti si incontrano 
nelle chiese e nei palazzi barocchi, 
un’esplosione di vita e una danza di morte.

¹ Johann Wolfgang von Goethe, Ricordi di viaggio in 

Italia nel 1786-87, traduzione di Augusto Nomis di 

Cossilla, Milano, F. Manini, 1875.  p. 298

arabo-normandes, baroques, les œuvres 
picturales et littéraires, mais aussi le 
raffinement et une exquise civilité venue 
de la nuit des temps, tissée par les siècles 
et toujours actuelle en dépit des tentations 
d’uniformisation, en dépit des difficultés 
économiques particulièrement graves, 
en dépit aussi des intentions mafieuses 
promptes à détruire, pour leur seul profit, 
une biodiversité unique en son genre. 
Publics ou privés, les jardins déclinent à leur 
façon les étapes de cette acculturation et 
de cette interpénétration des civilisations 
méditerranéennes. Ils peuvent être vus 
comme une grille d’entrée en Sicile.
Il fait bon se glisser par cette porte ouverte - 
entrouverte parfois seulement - et aller, libre 
de mouvements et de choix, sans contrainte, 
vers ceux qui offrent un havre lorsque le soleil 
est à son zénith, ceux dont l’ombre repose et 
ceux dont l’histoire s’imbrique dans celle de la 
Sicile, ceux dont la vocation est d’acclimater 
et de collectionner les essences, ceux dont la 
folie reflète la déraison même de l’île, dont les 
mille visages se rencontrent dans les églises 
et les palais baroques, une explosion de vie et 
une danse de mort.

¹ Johann Wolfgang von Goethe, Voyage en 

Italie, traduit de l’allemand par Jacques Porchat, 

traduction révisée, complétée et annotée par Jean 

Lacoste, préface de Jean Lacoste, Bartillat, 

coll. « Omnia », 2011, p. 304.

Völkerströme eine Quelle der kulturellen 
Erweiterung sind, des Erfindergeists 
und der Kreativität. Denn gerade aus 
dem Zusammentreffen verschiedener 
Kulturen, fernab vom italienischen Festland, 
entwickelte sich diese spezifisch sizilianische 
Kultur, die wir heute für ihre griechischen, 
arabisch-normannischen, barocken 
Gebäude schätzen, für ihre Malerei und 
ihre Literatur, aber auch für eine raffinierte 
Kultur, die auf den Anbeginn der Zeit 
zurückgeht. Eine Zivilisation, die sich im 
Laufe der Jahrhunderte entwickelt hat und 
immer aktuell ist, trotz der Versuchung, 
sich anzupassen, trotz der ernsthaften 
wirtschaftlichen Schwierigkeiten und trotz 
der Unterwanderung durch die Mafia, die 
aus schierer Profitgier versucht hat, diese 
einzigartige Biodiversität zu zerstören. Ob 
öffentlich oder privat, Gärten drücken auf 
ihre Art die Stufen dieses Prozesses der 
Anpassung und Durchdringung mediterraner 
Kulturen aus. Sie können als Eingangstor 
Siziliens gesehen werden. Es ist schön, 
durch dieses offene – manchmal nur 
angelehnte – Tor zu treten und sich frei 
bewegen zu können in Gärten, die Schutz 
vor der Mittagssonne bieten, in schattigen 
Gärten und Gärten, deren Geschichte mit 
der Geschichte Siziliens verwoben ist, in 
Gärten, in denen es darum geht, Essenzen 
zu beherbergen und zu sammeln, in Gärten, 
deren Wahnsinn den Wahnsinn der Insel 
widerspiegelt, in der sich tausend Gesichter in 
barocken Kirchen und Palästen treffen, eine 
Explosion des Lebens und ein Todestanz.

¹ Johann Wolfgang von Goethe: Italienische Reise. 

Vollständige Ausgabe beider Bände, hrsg. von 

Karl-Maria Guth. Berlin: Hofenberg, 2016, S. 298.





IT DE FR24 25

Palermo e la Sicilia sono considerate – 
l’hanno detto in molti, ma Leonardo Sciascia 
basta e avanza a dare autorevolezza - 
metafora del mondo. Tante contraddizioni, 
tante storie e nature che si intrecciano 
tra tre continenti, sempre più, partendo 
dalla profondità di essi e dei problemi 
che rappresentano, presenti agli occhi e 
alla mente. Studiarli e viverli, attraverso la 
cultura e l’esperienza, consente uno sguardo 
cosmopolita altrove impossibile. Ma molti 
hanno anche detto che del mondo, del 
rapporto tra uomo (o storia o cultura) e natura, 
i giardini sono altra evidente metafora. In 
questo caso è Michel Foucault a togliere ogni 
dubbio ai perplessi: “Il giardino è la più piccola 
particella del mondo ed è anche la totalità 
del mondo.”1 Un giardino siciliano, quindi 
mediterraneo, è allora metafora eccellente di 
questi tempi e di questi luoghi.

Ogni giardino è, prima di tutto 
etimologicamente (ghordo, nelle antiche 
radici indoeuropee, significa recinto), un 
luogo separato, diverso. Per Gilgamesh a 
Uruk, “la prima città”, lo spazio era equamente 
e distintamente diviso tra, campi, giardini e 
città. I giardini mesopotamici (e oggi il loro 
antenato pantesco) potevano essere costituiti 
solo da un muro di pietre (o un intreccio di 
sterpi) che chiudeva un albero da frutto. I 
giardini egiziani avevano, oltre i propri limiti, 
il deserto o il Nilo, quelli greci custodivano il 
sacro. I romani incominciarono a confrontarsi 
con il paesaggio circostante. Modello 
eterno del giardino mediterraneo, pur nella 
enigmatica geografia omerica, è quello di 
Alcinoo nell’Odissea un “grande orto presso 
le porte, di quattro iugeri, corre tutto intorno 
una siepe. Alberi là dentro in pieno rigoglio, 
peri e granati e meli dai frutti lucenti, e fichi 
dolci e floridi ulivi, mai il loro frutto vien meno Giuseppe Barbera

NON C’È CITTÀ 
MEDITERRANEA 
SENZA GIARDINI

KEINE STADT 
OHNE GARTEN AM 
MITTELMEER

PAS DE VILLE 
SANS JARDIN EN 
MÉDITERRANÉE

Palermo und Sizilien werden – und das haben 
schon viele gesagt, aber Leonardo Sciascia 
sollte genügen, um das zu unterstreichen 
– als Metapher für die Welt betrachtet. So 
viele Widersprüche, so viel Geschichte und 
auch Natur, die sich über drei Kontinente 
hinweg miteinander immer enger verflechten, 
ausgehend von ihrer Tiefe und den Problemen, 
die sie darstellen, die für Augen und Sinne 
präsent sind. Diese durch die Kultur und die 
Erfahrung zu erforschen und zu leben, erlaubt 
einen kosmopolitischen Blick, der anderswo 
unmöglich ist. Aber viele haben auch gesagt, 
dass die Gärten eine andere offensichtliche 
Metapher für die Welt, für die Beziehung des 
Menschen (oder der Geschichte oder der 
Kultur) und der Natur sind. In diesem Fall ist es 
Michel Foucault, der den Ratlosen jeden Zweifel 
nimmt: Hier Originalzitat aus der deutschen 
Übersetzung einfügen: „Der Garten ist die 
kleinste Parzelle der Welt und darauf ist er die 
Totalität der Welt.“1 Ein sizilianischer Garten, 
der mediterrane Garten, ist demnach eine 
hervorragende Metapher dieser Zeiten und 
dieser Orte.

Jeder Garten ist zuallererst etymologisch 
(ghordo bedeutet in der alten indoeuropäischen 
Sprachwurzel Einfriedung) ein abgetrennter, 
anderer Ort. Für Gilgamesch in Uruk, der „ersten 
Stadt“, sollte der Raum in gleichem Maß und 
voneinander getrennt in Felder, Gärten und 
Stadt aufgeteilt sein. Die mesopotamischen 
Gärten (wie auch heute die Gärten der Insel 
Pantelleria) bestanden sehr oft nur aus einer 
Steinmauer (oder einem Reisigflechtwerk), die 
einen Obstbaum umschloss. Die ägyptischen 
Gärten grenzten an die Wüste oder den Nil an, 
während die griechischen Heiliges hüteten. 
Die Römer fingen damit an, sich mit der 
umgebenden Landschaft auseinanderzusetzen. 
Das ewige Vorbild des mediterranen Gartens, 

Palerme et la Sicile sont considérées – 
beaucoup l’ont dit, mais Leonardo Sciascia 
suffit à faire autorité – comme la métaphore 
du monde. Tant de contradictions, tant 
d’histoires et de natures qui se croisent 
entre trois continents, de plus en plus 
présents aux yeux et à l’esprit de tous, de 
par leur profondeur et les problèmes qu’ils 
représentent. Les étudier et les vivre, à 
travers la culture et l’expérience, permet un 
regard cosmopolite impossible ailleurs. Mais 
beaucoup ont dit aussi que les jardins sont 
une autre métaphore évidente du monde 
et du rapport entre homme (ou histoire ou 
culture) et nature. Dans ce cas, c’est Michel 
Foucault qui ôte le doute aux perplexes : « Le 
jardin, c’est la plus petite parcelle du monde 
et puis c’est la totalité du monde. »1 Un jardin 
sicilien, donc méditerranéen, c’est alors la 
métaphore par excellence de ces temps et de 
ces lieux.
 
Chaque jardin est, avant tout
étymologiquement (ghordo, dans les racines 
indo-européennes, signifie clôture), un lieu 
séparé, différent. Pour Gilgamesh à Uruk, « la 
première ville », l’espace était équitablement 
et distinctement divisé en champs, jardins 
et ville. Les jardins mésopotamiens (et 
aujourd’hui leur ancêtre de Pantelleria) 
pouvaient  être construits avec seulement 
un mur en pierres (ou un entrelacement de 
branchages) qui renfermait un arbre fruitier. 
Les jardins égyptiens avaient, en plus de 
leurs propres limites, le désert ou le Nil. Les 
jardins grecs, eux, gardaient le sacré. Les 
Romains commencèrent à se confronter au 
paysage environnant. Modèle éternel du jardin 
méditerranéen, même dans l’énigmatique 
géographie homérique, celui d’Alcinoos 
dans l’Odyssée est un « grand jardin près 
des portes, de quatre hectares, tout autour 



IT DE FR26 27

o finisce, inverno o estate, per tutto l’anno…lì 
anche una vigna feconda era piantata…più in 
là lungo l’estremo filare, aiole ordinate d’ogni 
ortaggio verdeggiano…e due fonti vi sono: 
una per tutto il giardino si spande, l’altra…
corre fin sotto il cortile, fino all’alto palazzo.” 

Un giardino quindi non è solo spazio di 
bellezza, meditazione, passeggio, così 
come Palermo non è mai stata solo città 
“tutto porto” e la Sicilia non è mai stata 
isolata. Confini, muri, mari non hanno mai 
diviso esclusività ma anzi le hanno messe 
in relazione. Spazi ibridi tra natura e storia, 
tra le possibilità della prima e le esigenze 
della seconda. È per questo che ad Arthur 
Young, che fu il punto di riferimento 
alla fine del Settecento della rivoluzione 
industriale in agricoltura non solo in Europa 
continentale, una visita alle campagne della 
Costa Azzurra suscitò viva indignazione, 
il paesaggio composto da piccoli giardini 
irrigui, lussureggianti di aranci e limoni e orti, 
gli apparve “detestabile”. Arrivò a osservare 
che “il giardino che da noi è un oggetto di 
piacere, è qui fonte di economia e di reddito, 
condizioni che sono incompatibili”. Si riferiva a 
spazi analoghi a quelli che in Inghilterra erano 
usati per la coltivazione di fiori, frutti, ortaggi, 
prevalentemente destinati all’autoconsumo, 
prossimi alle case e, frequentemente, parte 
di insiemi più grandi coltivati con piante 
ornamentali e destinati a ricreazione e 
passeggio. Nei giardini inglesi e dell’Europa 
continentale, le specie alimentari, quando 
presenti, non avevano infatti particolare 
interesse mercantile. Nel paesaggio costiero 
della Riviera, invece, la funzione “utile” del 
produrre non era separata da quella del 
piacere e rispondeva così al significato 
comune, proprio del giardino mediterraneo. 
Per esso, nelle intenzioni culturali - sappiamo, 

duquel court une haie. À l’intérieur, des arbres 
florissants, des poiriers, des grenadiers et 
des pommiers aux fruits brillants, des figues 
douces et des oliviers luxuriants. Jamais leur 
fruit ne vient à manquer, hiver comme été, 
toute l’année... Là aussi une vigne féconde 
était plantée... Là-bas le long de la dernière 
rangée, des parterres bien soignés de tous 
types de légumes verdoient... Et l’on trouve 
deux sources : l’une se répand dans tout 
le jardin, l’autre... court jusque sous la cour, 
jusqu’à l’autre palais. »
 
Un jardin n’est donc pas seulement un 
espace de beauté, de méditation et de 
promenade, tout comme Palerme n’a jamais 
été une ville « totalement portuaire » et la 
Sicile n’a jamais été isolée. Confins, murs et 
mers n’ont jamais divisé les espaces mais les 
ont mis, au contraire, en relation. Des espaces 
hybrides entre nature et histoire, entre les 
possibilités de la première et les exigences 
de la seconde. C’est pour cela qu’une visite 
des campagnes de la Côte d’Azur suscita 
une vive indignation chez Arthur Young, qui 
fut la référence de la révolution industrielle 
en agriculture à la fin du XVIIIième siècle, et 
pas seulement en Europe continentale. Le 
paysage, composé de petits jardins irrigués, 
luxuriants d’orangers, de citronniers et de 
potagers, lui apparut « détestable ». Il observa 
que « le jardin qui est chez nous un objet de 
plaisir, est ici un source économique et de 
revenu, conditions incompatibles. » Il faisait 
référence aux espaces analogues à ceux qui 
en Angleterre étaient utilisés pour cultiver 
les fleurs, les fruits, les légumes, destinés 
principalement à l’auto-consommation, 
près des maisons et, souvent, faisant partie 
d’ensembles plus grands, cultivés avec 
des plantes ornementales, et destinés  à 
la récréation et à la promenade. Dans les 

selbst in der rätselhaften Geografie Homers, 
bleibt der des Alkínoos aus der Odyssee, 
„ein Garten, nahe der Pforte, eine Huf’ ins 
Gevierte, mit ringsumzogener Mauer. Allda 
streben die Bäume mit laubichtem Wipfel gen 
Himmel, voll balsamischer Birnen, Granaten 
und grüner Oliven, oder voll süßer Feigen, 
und rötlichgesprenkelter Äpfel. Diese tragen 
beständig, und mangeln des lieblichen 
Obstes weder im Sommer noch Winter … 
Einige Trauben dorren auf weiter Ebne des 
Gartens… An dem Ende des Gartens sind 
immerduftende Beete, voll balsamischer Kräuter 
und tausendfarbiger Blumen. Auch zwei Quellen 
sind dort: die eine durchschlängelt den Garten; 
und die andere gießt sich unter die Schwelle 
des Hofes an den hohen Palast.“ 

Ein Garten ist also nicht nur ein Raum für 
Schönheit, Meditation, zum Spazieren, so 
wie Palermo nie nur die Stadt des „großen 
Hafens“ und Sizilien nie wirklich im Sinn 
einer Insel isoliert war. Grenzen, Mauern, 
Meere haben nie abgegrenzte Gebiete 
voneinander getrennt, sondern sie sogar erst 
in Verbindung miteinander gesetzt: hybride 
Räume zwischen Natur und Geschichte, 
zwischen den Möglichkeiten der ersten und 
den Erfordernissen der zweiten. Und auch 
deshalb empfand Arthur Young, der Ende des 
18. Jahrhunderts nicht nur in Kontinentaleuropa 
die Referenz für die industrielle Revolution der 
Landwirtschaft war, beim Besuch auf dem Land 
an der Côte d’Azur lebhafte Empörung, weil 
er diese Landschaft aus kleinen bewässerten 
Gärten mit üppig wachsenden Orangen- und 
Zitronenbäumen und Gemüsegärten für 
„verabscheuenswert“ hielt. Er ging sogar 
bis zur Beobachtung, dass „der Garten, der 
bei uns ein Objekt der Freude ist, hier eine 
Einkommensquelle und ein Wirtschaftsgut ist 
– Eigenschaften, die miteinander unvereinbar 



IT DE FR28 29

però, quanto spesso smentite dalla realtà 
odierna – valgono le parole di Rosario 
Assunto: “la perfezione del paesaggio è 
simultaneità di fiore e di frutto…coincidono in 
un giardino assoluto, l’idea del giardino, natura 
contemplabile, con quella del frutteto natura 
utile alla vita.” Il filosofo siciliano ha assegnato 
agli alberi il ruolo che è loro proprio di unire 
utilità e bellezza: per le fioriture abbondanti, 
colorate e profumate, per i frutti. La bellezza 
e i saperi sensoriali e spirituali degli alberi 
costituiscono l’essenza del giardino e hanno 
bisogno del suo recinto. Opposto al deserto, 
alla foresta o alla città, sono il luogo dove 
l’uomo afferma e affina la sua supremazia 
sulla natura che diventa amica e complice e 
offre i suoi prodotti migliori: i frutti e l’universo 
simbolico che nasce dalla manifestazione di 
fecondità che essi rappresentano; offre anche 
ombra, riposo, meditazione, soddisfazione 
multisensoriale.

I giardini mediterranei, nati in contiguità con 
i palazzi, si trasferiscono in più ampi spazi, 
consentendo a Emilio Sereni di definire il 
paesaggio del giardino mediterraneo che 
nasce dalla peculiarità di mischiare diversità 
biologiche e culturali: di misurarsi con flore, 
faune, civiltà che giungono da tre continenti, 
con variabilità climatiche stagionali e 
geomorfologiche, con la richiesta di svolgere 
diverse funzioni. Un paesaggio che è 
palinsesto creato da generazioni di agricoltori. 
Si fonda su un’elevata diversità che assicura, 
in accordo con il paradigma ecologico che 
vuole che da essa derivino complessità e 
stabilità, la conservazione delle risorse che lo 
sostengono e con esse resilienza, garanzia 
per un futuro che i cambiamenti globali 
indicano profondamente diverso dal presente. 
Un paesaggio-giardino che le forme degli 
alberi, i caratteri estetici e organolettici delle 

jardins anglais et d’Europe continentale, les 
espèces alimentaires, quand elles étaient 
présentes, n’avaient pas d’intérêt marchand 
particulier. Dans le paysage côtier de la 
Riviera, en revanche, la fonction « utile » du 
fait de produire n’était pas séparée de celle 
du plaisir et répondait ainsi au sens commun, 
du jardin méditerranéen proprement dit. Ainsi, 
les intentions culturelles du jardin – souvent 
démenties par la réalité actuelle – sont 
explicitées à travers les mots de Rosario 
Assunto : « la perfection du paysage est la 
simultanéité de fleur et de fruit... l’idée du 
jardin, nature faite pour la contemplation, et 
celle du verger, nature utile à la vie, coïncident 
en un jardin absolu. » Le philosophe sicilien 
a attribué aux arbres le rôle de lier l’utilité à 
la beauté : pour les floraisons abondantes, 
colorées et parfumées, pour les fruits. La 
beauté et les savoirs sensoriels et spirituels 
des arbres constituent l’essence du jardin et 
ont besoin de son enceinte. En opposition 
avec le désert, la forêt ou la ville, il est le lieu 
où l’homme affirme et affine sa suprématie 
sur la nature qui devient amie et complice, 
et qui offre ses meilleurs produits : les 
fruits et l’univers symbolique qui naît de la 
manifestation de fécondité qu’ils représentent. 
Le jardin offre aussi de l’ombre, du repos, la 
méditation, la satisfaction multi-sensorielle.
 
​Les jardins méditerranéens, nés à proximité 
des palais, se déplacent dans des espaces 
plus amples, permettant à Emilio Sereni de 
définir le paysage du jardin méditerranéen 
comme naissant de la particularité de 
mélanger les diversités biologiques et 
culturelles, de se mesurer avec la flore, la 
faune, les civilisations qui parviennent des 
trois continents, avec les variables climatiques 
saisonnières et géo-morphologiques, avec 
la demande d’assumer plusieurs fonctions. 

sind.“ Dabei bezog er sich auf ähnliche 
Räume, die in England für den Anbau von 
Blumen, Obst, Gemüse genützt wurden, die 
in erster Linie der Selbstversorgung dienten, 
nah an den Häusern lagen und oft Teil von 
größeren Anlagen waren, in denen Zierpflanzen 
wuchsen und die der Erholung und dem 
Spazierengehen dienten. In den englischen 
Gärten und auch denen Kontinentaleuropas 
spielten die Nutzpflanzen, falls sie überhaupt 
angebaut wurden, keine wirtschaftliche 
Rolle. In der Küstenlandschaft der Riviera 
hingegen war der Aspekt der Nutzfunktion 
der Lebensmittelproduktion nicht von dem 
der Zierde getrennt und entsprach demnach 
seiner eigentlichen Bedeutung, nämlich der 
des mediterranen Gartens. Für diesen dürfen in 
kultureller Hinsicht die Worte Rosario Assuntos 
gelten, auch wenn wir wissen, wie oft diese 
von unserer heutigen Wirklichkeit widerlegt 
werden: „Die Perfektion der Landschaft liegt 
in der Gleichzeitigkeit von Blüte und Frucht… 
im absoluten Garten fallen diese zusammen, 
in der Idee des Gartens als bewunderte Natur 
mit seinen Früchten als dem Leben nützliche 
Natur.“ Der sizilianische Philosoph hat den 
Bäumen dabei diejenige Rolle zugewiesen, 
nach der es deren Eigenschaft ist, Nützlichkeit 
und Schönheit zu vereinen: zum einen durch 
ihre bunte und duftende Blütenpracht und zum 
anderen durch ihre Früchte. Die Schönheit und 
das sensorische und spirituelle Wissen stellen 
die Essenz eines Gartens dar und erfordern 
seine Einfriedung. Im Gegensatz zur Wüste, 
zum Wald oder zur Stadt ist das der Ort, an dem 
der Mensch seine Überlegenheit gegenüber 
der Natur beweist und verfeinert. Dabei wird 
die Natur zum Freund und Helfer und bietet 
dem Menschen ihre besten Erzeugnisse: die 
Früchte und symbolisch das Universum, das 
aus dem Akt der Fruchtbarkeit entsteht, den 
diese Früchte verkörpern. Darüber hinaus bietet 



IT DE FR30 31

produzioni, il rapporto con le architetture, gli 
spazi naturali, la luce, la fruibilità in piena aria 
per lunghi periodi dell’anno, la panoramicità 
delle vedute rendono insieme, “fruttifero e 
dilettevole”. Il lavoro dell’uomo e le tecniche 
agrarie valorizzano le condizioni orografiche, 
spesso inadeguate. Paesaggi di piccoli o 
grandi spazi, dove il giardino (usando parole 
di Rosario Assunto) è “esteticità raccolta”, nei 
pressi di una casa o “esteticità diffusa” nel 
paesaggio agrario. Paesaggi che tengono 
insieme i valori dell’economia e del piacere, 
civiltà che si integrano da millenni, paesaggi 
che spaziano dalla città alla campagna. Nelle 
prime, ciò che oggi resta della corona di 
orti e frutteti mediterranei che le cingeva, 
è lasciata all’abbandono, trasferita sui tetti, 
relegata al ruolo di equilibrio ambientale o 
sociale, trasformata in parchi indefinibili per 
disegno e funzioni. Nelle campagne sono 
vittime dell’intensificazione che travolge la 
costitutiva multifunzionalità. Altrove, come 
nei giardini delle seconde case o negli 
insediamenti turistici, si diffonde un’idea 
artificiosa che riduce il giardino mediterraneo 
a un insieme composito di frutteti di nuove 
specie esotiche, vetusti esemplari della 
flora originaria, orti, bordure di aromatiche 
collinette, giochi d’acqua e piscine, spazi 
ombrosi e tappeti erbosi, resti di rovine, vecchi 
manufatti e opere d’arte contemporanee che, 
insieme, dovrebbero assicurare l’agognato 
e mitizzato “piacere di vivere”. Rari sono gli 
esempi di paesaggi, piccoli o grandi, che si 
siano recentemente misurati, con successo, 
con la natura e con la storia mediterranea. 
Le ragioni perché questo non sia avvenuto, 
sono nella complessità di questo rapporto, in 
un’inadeguatezza conoscitiva e teorica, nella 
mancanza di politiche culturali. Le possibilità 
concrete perché questi limiti vengano superati 
sono nei libri di Edith De la Héronnière, con 

Un paysage qui est un palimpseste créé par 
des générations d’agriculteurs. Il se fonde 
sur une ample diversité qui assure, en accord 
avec le paradigme écologique qui veut qu’il en 
dérive complexité et stabilité, la conservation 
des ressources qui le soutiennent et, avec 
elles, la résilience, garantie d’un futur que 
les changements globaux indiquent comme 
profondément différent du présent. Un 
paysage-jardin que les formes des arbres, les 
caractères esthétiques et organoleptiques 
des productions, le rapport avec les 
architectures, les espaces naturels, la lumière, 
la possibilité de bénéficier du plein air 
pendant de longues périodes, et le panorama 
rendent à la fois « fertile et agréable ». 
Le travail de l’homme et les techniques 
agraires valorisent les conditions 
orographiques, souvent inadéquates. 
Paysages de petits ou de grands espaces, 
où le jardin (je cite Rosario Assunto) est 
« esthétique concentrée » près d’une maison 
ou « esthétique diffuse » dans le paysage 
agraire. Paysages qui contiennent aussi 
bien les valeurs de l’économie que celles 
du plaisir, civilisations qui s’intègrent depuis 
des millénaires, paysages qui s’étendent 
de la ville à la campagne. Dans les villes, 
ce qui reste de la couronne de potagers 
et de vergers méditerranéens qui les 
entouraient est laissé à l’abandon, s’est 
déplacé sur les toits, relayé au rôle d’équilibre 
environnemental et sociétal, transformé en 
parcs indéfinissables dans leur dessin et 
dans leurs fonctions. Dans les campagnes, 
les jardins sont victimes de l’intensification 
qui bouleverse leur multifonctionnalité 
constitutive. Ailleurs, comme dans les jardins 
des résidences secondaires ou dans les 
installations touristiques, se diffuse une idée 
artificielle qui réduit le jardin méditerranéen 
à un ensemble composé d’arbres fruitiers 

sie auch Schatten, Ruhe, Meditation und eine 
Befriedigung aller Sinne.

Die mediterranen Gärten entstehen im Umfeld 
von Häusern, greifen dann aus in weitere 
Räume, so dass Emilio Sereni die Landschaft 
des mediterranen Gartens so definieren kann, 
dass sie aus der Besonderheit heraus entsteht, 
biologische und kulturelle Vielfalt zu vermischen: 
Flora, Fauna und Zivilisationen, die aus drei 
Kontinenten mit jahreszeitlich klimatischen 
und geomorphologischen Unterschieden 
stammen, mit der Notwendigkeit zu mäßigen, 
verschiedene Aufgaben zu erfüllen; eine 
Landschaft, die ein Programm ist, das von 
Generationen von Landwirten geschaffen 
wurde. Sie beruht auf einer großen Vielfalt, die 
– im Übrigen im Einklang mit dem ökologischen 
Paradigma, nach dem diese Komplexität und 
Stabilität mit sich bringt – die Bewahrung der 
Ressourcen, die diese Landschaft erhalten, 
und mit diesen auch ihre Widerstandskraft 
sicherstellt als Garantie für eine Zukunft, 
deren globale Veränderungen sich als von 
der Gegenwart tiefgreifend verschieden 
ankündigen. Eine Gartenlandschaft, die durch 
die Gestalt der Bäume, den ästhetischen und 
organoleptischen Charakter seiner Produktion, 
ihr Verhältnis mit der Architektur, den 
natürlichen Raum, das Licht, die Nutzbarkeit 
an der freien Luft über eine große Zeit des 
Jahres, das Panorama ihrer Aussicht sich 
gleichzeitig „fruchtbar und vergnüglich“ zeigt. 
Die Arbeit des Menschen und die Agrartechnik 
veredeln die oft ungünstigen orographischen 
Bedingungen. Landschaften kleinen oder 
großen Ausmaßes, in denen der Garten (um 
die Worte Rosario Assuntos zu gebrauchen) 
„aufgehobene Ästhetik“ ist, in der Umgebung 
eines Hauses oder „ausgedehnte Ästhetik“ 
in der agrarischen Landschaft. Landschaften, 
die Werte der Ökonomie und des Genusses 



IT DE FR32 33

la loro profonda, anche emotiva, vicinanza 
ai paesaggi culturali della Sicilia (dalla 
Kolymbethra di Agrigento all’Orto Botanico 
di Palermo). Si trovano nel pensiero generale 
di Gilles Clément, che del giardino ha fatto 
metafora planetaria necessaria al futuro, 
e nella passeggiata filosofica di Emanuele 
Coccia su e tra (non sopra) le spettacolari 
radici della Jacaranda di Palazzo Butera e del 
Ficus del Giardino Garibaldi. Insiemi viventi, 
esseri, sistemi culturali che ci somigliano: la 
loro vita è in relazione con l’ambiente che 
li circonda, attraverso una prossimità che è 
ancora maggiore di quanto avvenga per noi. 
Giardiniere, paesaggista o agricoltore, l’uomo 
ha la capacità, con tecniche perfezionate in 
quindicimila anni di rapporto confidente, di 
sostenerne la crescita e sviluppare funzioni 
diverse che giustifichino la cura; siano queste 
quelle della produzione, della bellezza o degli 
equilibri ambientali. Un rapporto tra uomini 
e piante, che non sia né irrazionale né solo 
sentimentale, deve riconoscere la diversità 
e il comune tendere al benessere sistemico 
vegetale, animale, umano: quello del giardino 
planetario. Il luogo di incontro e di scontro 
privilegiato – un tempo era il campo, il bosco 
coltivato o il giardino – è diventata la città 
con le alberate lungo le strade, piccole aiuole, 
suoli e aria inquinati. Lì l’alleanza tra uomo 
e albero dovrebbe stringersi per il bene 
di entrambi. Ma tra irrazionali e ignoranti 
emotività e la scomparsa dei saperi tecnici, la 
battaglia è disperata. Ne parleremo ancora: in 
Sicilia, la cura riservata ai giardini è, più che 
altrove, metafora di quella che gli uomini le 
dedicano.

1 Michel Foucault, Spazi altri. I luoghi delle 

eterotopie, a cura di Salvo Vaccaro. Milano: Mimesis 

Edizioni, 2001, p. 28.

de nouvelles espèces exotiques, d’exemples 
vétustes de la flore originale, de potagers, 
de bordures de plantes aromatiques, de 
collines de plantes grasses, de jeux d’eau 
et de piscines, d’espaces ombragés et de 
tapis d’herbes, de restes de ruines, de vieilles 
manufactures ou d’œuvres contemporaines 
qui, ensemble, devraient assurer le « plaisir 
de vivre » espéré et mythifié. Rares sont les 
exemples de paysages qui, petits ou grands, 
se sont mesurés récemment à la nature et 
à l’histoire méditerranéenne. Les raisons 
pour lesquelles cela ne s’est pas produit se 
trouvent dans la complexité de ce rapport, 
dans une inadéquation cognitive et théorique, 
dans l’absence de politiques culturelles. Les 
possibilités concrètes pour dépasser ces 
limites se trouvent dans les livres d’Edith de 
la Héronnière, avec leur proximité profonde 
et émotive des paysages culturels de la 
Sicile (de la Kolymbethra d’Agrigente au 
Jardin Botanique de Palerme). Elles se 
trouvent aussi dans la pensée de Gilles 
Clément qui a fait du jardin une métaphore 
planétaire nécessaire au futur, ainsi que dans 
la promenade philosophique d’Emanuele 
Coccia sur et entre (et pas au-dessus) les 
spectaculaires racines de la Jacaranda du 
Palais Butera et du ficus du Jardin Garibaldi. 
Ensembles vivants, êtres, systèmes culturels 
qui se ressemblent : leur vie est en relation 
avec l’environnement qui les entoure, à travers 
une proximité qui l’est encore plus qu’elle 
ne l’est pour nous. Jardinier, paysagiste 
ou agriculteur, l’homme a la capacité, avec 
les techniques perfectionnées en quinze 
mille ans de rapport intime, de soutenir la 
croissance et de développer les fonctions 
diverses qui en justifient le soin ; que ce soit 
celles de la production, de la beauté ou des 
équilibres environnementaux. Un rapport 
entre les hommes et les plantes, qui ne soit 

zusammenhalten, Zivilisationen, die sich 
seit Jahrtausenden miteinander verbinden, 
Landschaften, die sich von der Stadt bis 
auf das Land erstrecken. In ersteren ist das, 
was heute noch übrig ist von einer Krone 
mediterraner Gemüse- und Obstgärten, 
die die Städte umgaben, aufgegeben und 
verlassen worden, hat sich auf die Dächer 
verlagert, ist zu einer Rolle ökologischen 
oder sozialen Gleichgewichts verbannt und 
in von ihrer Anlage und Funktion her unklare 
Parkanlagen umgewandelt worden. Auf dem 
Land hingegen sind die Gärten Opfer der 
Intensivierung der Landwirtschaft geworden, die 
ihre ursprüngliche Multifunktionalität verschlingt. 
Anderswo, zum Beispiel bei den Gärten von 
Ferienhäusern oder in Tourismusanlagen, 
breitet sich eine künstliche Idee aus, die den 
mediterranen Garten auf ein Sammelsurium 
aus Fruchtpflanzen neuer exotischer Arten, 
alten Exemplaren der ursprünglichen Flora, 
Nutzgarten, Streifen von Kräuterhügelchen, 
Wasserspielen und Schwimmbecken, 
schattigen Plätzen und Teppichrasen, alten 
Werkzeugen und moderner Kunst reduziert, 
die zusammen die ersehnte und mystifizierte 
„Freude am Leben“ sicherstellen sollen. Rar 
sind die Beispiele für Landschaften, kleine oder 
große, die sich in letzter Zeit erfolgreich mit 
der Natur und der Geschichte des Mittelmeers 
gemessen haben. Die Gründe dafür liegen in 
der Komplexität dieser Beziehung, in einer nicht 
ausreichenden Angemessenheit von Kenntnis 
und Theorie und im Fehlen einer echten 
Kulturpolitik. Konkrete Möglichkeiten, diese 
Grenzen zu überwinden, gibt es in den Büchern 
von Edith De la Héronnière mit ihrer tiefen, auch 
emotionalen Nähe zu den Kulturlandschaften 
Siziliens (von der Kolymbethra in Agrigent bis 
zum Botanischen Garten von Palermo). Und 
sie finden sich im Denken von Gilles Clément, 
der aus dem Garten eine für die Zukunft 



DE FR 35

ni irrationnel ni seulement sentimental, doit 
reconnaître la diversité et la volonté commune 
de tendre vers le bien-être systémique 
végétal, animal et humain : celui du jardin 
planétaire. Le lieu de rencontre et d’échange 
privilégié – il fut un temps c’était le champ, le 
bois cultivé ou le jardin – est devenu la ville 
avec ses rangées d’arbres le long des routes, 
ses petites bordures, ses sols et son air 
pollués. Là, l’alliance entre l’homme et l’arbre 
devrait se resserrer pour le bien de chacun 
des deux. Mais entre émotivités irrationnelles 
et ignorantes et la disparition des savoirs 
techniques, la bataille est perdue. 
Encore plus : en Sicile, le soin réservé aux 
jardins est, plus qu’ailleurs, métaphore de ce 
que les hommes lui dédient.

1 M. Foucault, « Des espaces autres », in Dits et 

écrits 1954-1988, vol. IV: 1980 -1988, éd. D. Defert 

et F. Ewald, Paris, Gallimard, 1994, p. 752-762 

(p. 759).

notwendige planetarische Metapher gemacht 
hat, und im philosophischen Spaziergang von 
Emanuele Coccia über und zwischen (aber nicht 
auf) den spektakulären Wurzeln der Jacaranda 
im Palazzo Butera und des Ficus im Giardino 
Garibaldi. Alle zusammen sind Lebewesen, 
Wesen, Kultursysteme, die sich ähneln: ihr 
Leben besteht aus der Beziehung mit der 
Umgebung um sie herum, und das in einer 
Nähe, die sogar noch größer ist, als es bei uns 
der Fall ist. Gärtner, Landschaftsarchitekt oder 
Landwirt – der Mensch hat die Fähigkeit mit 
seinen in 15.000 Jahren vertrauter Beziehung 
perfektionierten Techniken, Wachstum zu 
unterstützen und verschiedene Funktionen 
zu entwickeln, die die Pflege rechtfertigen: 
seien es diejenige der Erzeugung, diejenige 
der Schönheit oder des Gleichgewichts der 
Umwelt. Eine Beziehung zwischen Menschen 
und Pflanzen, die weder irrational noch rein 
sentimental sein soll, muss Vielfalt zum Ziel 
haben und das gemeinsame Streben nach 
einem systemischen Wohlergehen von Pflanzen, 
Tieren und Menschen, das des planetarischen 
Gartens. Dabei ist der hauptsächliche Ort der 
Begegnung und des Zusammentreffens – einst 
war dies das Feld, der bewirtschaftete Wald 
oder der Garten – die Stadt geworden mit 
ihren verschmutzten Baumreihen entlang der 
Straßen, kleinen Beeten, Freiflächen und der 
dreckigen Luft. Hier muss sich die Verbindung 
zwischen Mensch und Baum zum Wohle beider 
schließen. Aber diese Schlacht ist verzweifelt 
angesichts der Irrationalität, der Ignoranz und 
dem Verlust von altem Wissen und Techniken. 
Wir werden noch darüber sprechen: in Sizilien 
ist die Pflege, die den Gärten zuteilwird, mehr 
als sonst woanders Metapher für diejenige, die 
die Menschen dem Land zukommen lassen.

1 Michel Foucault: Andere Räume, in: Jan 

Engelmann (Hg.), Botschaften der Macht, Stuttgart: 

DVA, 1999, S. 153.



36

PIANTE E MIGRAZIONI.
PASSEGGIATA 
FILOSOFICA CON 
EMANUELE COCCIA

PFLANZEN UND 
MIGRATIONEN.
PHILOSOPHISCHER 
SPAZIERGANG MIT 
EMANUELE COCCIA

PLANTES ET 
MIGRATIONS.
PROMENADE 
PHILOSOPHIQUE AVEC 
EMANUELE COCCIA

37



IT DE FR 3938

“Trasferire piante dal giardino dell’arte 
alla terra straniera del sapere, per poter 
individuare i piccoli cambiamenti di colore 
e di forma che in tal modo si manifestano.” 
Nel trasferimento i limiti di un campo 
di elementi si permeano permettendo il 
passaggio di alcuni elementi da un insieme 
ad un altro. È un processo, difatti, applicabile 
a tutto quello che è presente nel mondo 
fisico e intellettuale, come la metafora - “il 
trasferimento di una cosa ad un’altra cosa” 
- è il passaggio di concetti, ma anche il 
passaggio di elementi fisici, oggetti naturali 
e non. È su questo che si fonda la metafora 
del giardino siciliano, composto da piante 
cariche di significati e storia, spesso esse 
stesse produttrici di significato e basi per 
la produzione di metafore. Il giardino, in 
qualsiasi luogo e in qualsiasi tempo, implica 
un intervento dell’uomo che, secondo 
un’idea o per necessità, delimita uno spazio 
e all’interno di questo traferisce delle piante: 
lo stesso etimo di giardino/jardin deriva dal 
franco gart, recinto. Il Paradiso Terrestre, il 
giardino creato da Dio per Adamo ed Eva; i 
giardini pensili di Babilonia; l’hortus gardinus 
romano, luogo privilegiato per l’otium; i 
giardini arabi, luoghi in cui si estetizzava e 
al tempo stesso si studiava e sperimentava 
la coltura delle piante; l’hortus conclusus 
dei monasteri medievali, e anche il giardino 
neoplatonico rinascimentale e quello 
romantico all’inglese fino ai giardini botanici 
e ai giardini esotici orientali. Queste sono 
solo alcune delle innumerevoli declinazioni 
dell’idea di giardino e orto. Minimo comun 
denominatore di queste esperienze è 
sempre l’atto fondatore dell’uomo, il 
tentativo di ergersi al di sopra della natura 
e di controllarla a proprio beneficio. I tre 
artisti della mostra de Il Giardino Siciliano 
come Metafora, Gaël Le Bihan, Anthony Alessandro Pinto

TRASFERIMENTO

VERSETZUNG

TRANSFERT

« Transférer des plantes du jardin de l’art 
vers la terre étrangère du savoir, pour 
pouvoir repérer les petits changements de 
couleurs et de forme qui, de cette manière, 
se manifestent. » Dans le transfert, les limites 
d’un champs d’éléments deviennent poreuses, 
permettant ainsi le passage de certains 
éléments d’un ensemble à un autre. C’est 
un processus, de ce fait, applicable à tout 
ce qui est présent dans le monde physique 
et intellectuel, comme la métaphore – « le 
transfert d’une chose à une autre chose » 
– est le passage de concepts, mais aussi 
le passage d’éléments physiques, objets 
naturels ou non. C’est sur cela que se fonde 
la métaphore du jardin sicilien, composé 
de plantes chargées de sens et d’histoire, 
souvent elles-mêmes productrices de sens et 
bases pour la production de métaphores. Le 
jardin, en tout temps et en tout lieu, implique 
une intervention de l’homme qui, selon une 
idée ou par nécessité, délimite un espace à 
l’intérieur duquel il transfert des plantes : la 
racine de jardin dérive du franc gart, enclos. 
Le Paradis Terrestre, le jardin créé par Dieu 
pour Adam et Ève ; les jardins suspendus 
de Babylone ; l’hortus gardinus romain, lieu 
privilégié pour l’otium ; les jardins arabes, 
lieux dans lesquels on esthétisait, étudiait et 
expérimentait la culture des plantes ; l’hortus 
conclusus des monastères médiévaux, mais 
également le jardin néoplatonicien de la 
Renaissance, le jardin romantique à l’anglaise, 
jusqu’aux jardins botaniques et aux jardins 
exotiques orientaux, voici seulement certaines 
des innombrables déclinaisons de l’idée 
de jardin et de potager. Le dénominateur 
commun de ces expériences est toujours 
l’acte fondateur de l’homme, la tentative 
de s’ériger au-dessus de la nature et de la 
contrôler pour son propre profit. Les trois 
artistes de l’exposition Le Jardin sicilien 

„Pflanzen aus dem Garten der Kunst in die 
fremde Erde des Wissens zu versetzen, um 
die kleinen Verfärbungen und Veränderungen 
der Form, die dann an ihnen in Erscheinung 
treten, aufmerksam zu erfassen.“ Beim 
Verpflanzen werden die Grenzen eines 
Feldes von Elementen durchdrungen und 
ermöglichen den Übergang einiger Elemente 
von einem Ensemble in ein anderes. Es 
handelt sich um einen Prozess, der auf alles 
anwendbar ist, was in der physischen und 
intellektuellen Welt vorhanden ist; wie eine 
Metapher – die Übertragung einer Sache 
auf einen anderen Sachverhalt - es ist die 
Übertragung von Begriffen, aber auch die 
Übertragung von physischen Elementen, 
natürlichen und nicht natürlichen Objekten. 
Darauf basiert die Metapher des sizilianischen 
Gartens, der aus bedeutungsvollen und 
geschichtsträchtigen Pflanzen besteht, die 
oft selbst Grundlage von Metaphern sind. 
Zu jeder Zeit und an jedem Ort impliziert 
der Garten das Eingreifen des Menschen, 
der einen Raum – gemäß einer Idee oder 
aus Notwendigkeit – abgrenzt und Pflanzen 
in diesen versetzt. Das Etymon von Garten 
/ jardin/ stammt aus der fränkischen 
Sprache: Gart, Zaun. Das irdische Paradies, 
der Garten,den Gott für Adam und Eva 
geschaffen hat; die „Hängenden Gärten“ 
der Semiramis; der römische hortus 
gardinus, bevorzugter Ort des Müßiggangs; 
die arabischen Gärten, in denen man 
ästhetisierte und zugleich studierte und 
Pflanzenzuchtexperimente betrieb; der hortus 
conclusus der mittelalterlichen Klöster; der 
neoplatonische Garten der Renaissance; 
der romantische Englische Garten; die 
Botanischen Gärten; die orientalischen 
exotischen Gärten. Dies sind nur einige 
der unzähligen Deklinationen der Idee 
des Gartens und des Gemüsegartens. 



IT DE FR40 41

Carcone e Christian Schreckenberger, 
sembrano invece liberarsi da questo tratto, 
sovvertendolo e interpretando il giardino 
da altri punti di vista. Le foto di Gaël 
Le Bihan ritraggono le piante da vicino, 
irrimediabilmente vicino, concentrandosi 
sulla superficie del dettaglio. Non è solo una 
visione macro quella che l’artista francese 
suggerisce, è, soprattutto, un’analisi su come 
le piante morfologicamente si rapportano 
al mondo. Le foglie porose ci rammentano 
della permeabilità del mondo, del filtro che 
le piante mettono in atto sempre, del loro 
fondamentale contributo alla creazione 
dell’atmosfera, le cortecce della loro capacità 
di estendersi sulla superficie del globo, di 
moltiplicarsi e ripetersi al di là dei recinti 
posti dall’uomo. La materia si trasfigura, la 
bidimensionalità delle fotografie di Le Bihan 
evoca la tridimensionalità e lo spazio delle 
piante, rompendo e avvolgendo il fuori campo. 
L’installazione sonora di Carcone che insieme 
alla fotografie di Le Bihan costituiscono 
l’opera Intima Natura nella sala Santa Barbara 
acuisce il senso archetipico della ripetizione, 
svelando “il principio e la forza responsabili 
della trasformazione di qualsiasi oggetto, 
cosa o entità.” L’installazione di Carcone si 
basa infatti sulla gamma di frequenza che 
alcuni ricercatori attribuiscono alle piante, il 
suono del filtro continuo delle piante nell’atto 
della creazione dell’atmosfera, il respiro delle 
piante che avvolge gli spazi e conduce alla 
sacralità dell’atto della creazione. Si tratta 
di un continuo slittamento di prospettive 
che trasforma e attraversa i limiti fisici e 
mentali del giardino. Lokale Gruppe, l’opera di 
Christian Schreckenberger, allestita al centro 
del chiostro di San Domenico, prende avvio 
dalle colonne del porticato del chiostro, le 
cui strutture a spirale denotano il passaggio 
delle forme archetipiche della natura 

Der kleinste gemeinsame Nenner dieser 
Erfahrungen ist immer der Gründungsakt 
des Menschen, der Versuch, sich über die 
Natur zu erheben und zu seinem eigenen 
Vorteil zu kontrollieren. Die drei Künstler 
der Ausstellung Der sizilianische Garten als 
Metapher Gaël Le Bihan, Anthony Carcone 
und Christian Schreckenberger, versuchen 
sich von dieser Vorstellung zu befreien, sie zu 
unterwandern und den Garten aus anderen 
Blickwinkeln zu interpretieren.
Die Fotos von Gaël Le Bihan bilden Pflanzen 
sehr differenziert ab, unwiderruflich nahe, 
und konzentrieren sich auf die Oberfläche 
des Details. Es ist nicht nur eine Makrovision, 
die die französische Künstlerin aufstellt, 
sondern es ist auch eine Analyse, wie 
sich Pflanzen morphologisch auf die Welt 
beziehen. Die porösen Blätter erinnern uns 
an die Durchlässigkeit der Welt, an den 
Filter, den die Pflanzen immer bilden, und an 
ihren grundlegenden Beitrag zur Schaffung 
der Atmosphäre. Die Borken zeigen ihre 
Fähigkeit, sich auf der Erdoberfläche 
auszudehnen, zu vermehren und die vom 
Menschen gesetzten Zäune zu ignorieren. Die 
Materie wird verklärt, die zweidimensionalen 
Fotografien evozieren die Dreidimensionalität 
der Pflanzen und schaffen Raum, brechen 
und umhüllen. Die Klanginstallation von 
Carcone - die zusammen mit den Fotografien 
von Le Bihan die Arbeit Intima Natura in 
der Sala Santa Barbara bildet - schärft den 
Archetyp der Wiederholung und enthüllt 
„das Prinzip und die Kraft, die für die 
Transformation eines Objekts, einer Sache 
oder eines Gebildes verantwortlich sind.” 
Die Installation basiert auf dem vermuteten 
Frequenzbereich der Pflanze. Der Klang des 
kontinuierlichen Filters der Pflanzen im Akt 
der Schaffung der Atmosphäre, der Atem 
der Pflanzen, der die Räume einhüllt und zur 

comme métaphore, Gaël Le Bihan, Anthony 
Carcone et Christian Schreckenberger, 
semblent en revanche se libérer de ce trait 
en le renversant et en interprétant le jardin 
de points de vue différents. Les photos de 
Gaël Le Bihan représentent les plantes de 
près, de très près, en se concentrant sur la 
superficie du détail. Ce n’est pas simplement 
une vision macro que l’artiste français 
suggère, c’est surtout une analyse sur 
comment les plantes se rapportent au monde 
morphologiquement. Les feuilles poreuses 
nous rappellent la perméabilité du monde, 
le filtre que les plantes mettent toujours en 
œuvre, leur contribution fondamentale à la 
création de l’atmosphère. Les écorces nous 
rappellent, elles, la capacité des plantes à 
s’étendre sur la superficie du globe, à se 
multiplier et à se répéter au-delà des enclos 
créés par l’homme. La matière se transfigure, 
la bidimensionnalité des photographies de Le 
Bihan évoque la tridimensionnalité et l’espace 
des plantes, en rompant et en enveloppant le 
hors-champ. L’installation sonore de Carcone, 
qui avec les photos de Le Bihan constituent 
l’œuvre Intima Natura exposée dans la salle 
Santa Barbara, acquiert le sens archétypal 
de la répétition, révélant « le principe et 
la force responsables de la genèse et de 
la transformation de n’importe quel objet, 
chose ou entité. » L’installation de Carcone 
se base en fait sur la gamme de fréquence 
que certains chercheurs attribuent aux 
plantes, le son du filtre continu des plantes 
dans l’acte de la création de l’atmosphère, 
la respiration des plantes qui enveloppe 
les espaces et conduit à la sacralité de 
l’acte de la création. Il s’agit d’un glissement 
continu de perspectives qui transforme et 
traverse les limites physiques et mentales du 
jardin. Lokale Gruppe, l’œuvre de Christian 
Schreckenberger, aménagée au centre du 



IT DE FR42 43

alla forme sintetiche prodotte dall’uomo. 
Schreckenberger tematizza la metafora del 
giardino creando un ritmo di forme e strutture 
in cui l’artificio si confonde nei rimandi 
continui alla forme naturali, gli oggetti sono 
segmenti di colonne, ma allo stesso tempo 
segmenti di tronchi, ripetizioni di geometrie 
strappate tanto alla natura quanto all’artificio. 
I confini del giardino implodono svelandone 
l’inefficacia. In questa installazione sembra 
che la natura ricordi all’uomo il debito infinito 
che ha nei suoi confronti. L’arte, l’architettura, 
gli oggetti, il pensiero, tutto ci riconduce al 
principio creatore della natura.

Heiligkeit des Schöpfungsaktes führt. Es 
geht um eine kontinuierliche Verschiebung 
von Perspektiven, die die physischen und 
mentalen Grenzen des Gartens aufzeigen. 
Die Lokale Gruppe, das Werk von Christian 
Schreckenberger im Zentrum des 
Kreuzgangs, entwickelt sich aus den Säulen 
des Kreuzgangportikus, dessen Spiralbauten 
den Übergang archetypischer Formen der 
Natur zu den synthetischen Formen des 
Menschen kennzeichnen. Schreckenberger 
thematisiert die Metapher des Gartens. Er 
stellt dessen Künstlichkeit durch die Bezüge 
zu natürlichen Formen in Frage, indem er 
einen Rhythmus von Formen und Strukturen 
schafft, dessen Bezug zur Natur offensichtlich 
ist. Die Objekte sind Segmente von Säulen 
und gleichzeitig auch von Stämmen; 
Wiederholungen von geometrischen Formen, 
die sowohl von Naturgewalt als auch von 
Kunstfertigkeit zerrissen sind. Die Grenzen 
des Gartens verschwinden und zeigen ihre 
Wirkungslosigkeit. In dieser Installation 
scheint die Natur den Menschen an seine 
unendliche Schuld zu erinnern. Kunst, 
Architektur, Objekte, Gedanken führen uns 
alle zurück zum schöpferischen Prinzip der 
Natur.

cloître de San Domenico, commence à partir 
des colonnes du portique du cloître, dont les 
structures à spirales indiquent le passage 
des formes archétypales de la nature aux 
formes synthétiques produites par l’homme. 
Schreckenberger thématise la métaphore du 
jardin en créant un rythme de formes et de 
structures dans lesquelles l’artifice se perd 
dans les références continues aux formes 
naturelles. Les objets sont des segments 
de colonnes, mais en même temps des 
segments de troncs, des répétitions de 
géométries arrachées autant à la nature qu’à 
l’artifice. Les confins du jardins implosent, 
révélant ainsi leur inefficacité. Dans cette 
installation, il semble que la nature rappelle 
à l’homme la dette infinie que ce dernier a 
envers elle. L’art, l’architecture, les objets, 
la pensée, tout nous reconduit au principe 
créateur de la nature.





PARTNER

SPONSOR




