Kokende Liboso
Eza Kokoma Te

On Contiguous Narratives and Poetic Cosmologies
Sur les récits contigus et les cosmologies poétiques

A Project by // Un projet du

Laboratoire Kontempo
Curated by // Congu par

Dzekashu MacViban



Kokende Liboso
Eza Kokoma Te

On Contiguous Narratives and Poetic Cosmologies
Sur les récits contigus et les cosmologies poétiques

1012.2024 - 07.02.2025

A Project by // Un projet du

Laboratoire Kontempo
Curated by // Congu par

Dzekashu MacV|ban



Curatorial Statement // Note Curatoriale
Dzekashu MacViban
4-13

Walking Backwards // Marcher a reculons
E.N. Mirembe
16 -20/26 - 30

Project Presentations // Présentations des projets
22 -115

Misreadings As Method: Footnotes to An Impossible Aesthetic
// Erreurs de lecture comme méthode : notes de bas de page pour une esthétique impossible
Mukenge/Schellhammer
40 - 48

The Text as Pretext: In Search of New Meaning in the Work of Papa Mfumu’Eto 1er
// Le texte comme prétexte : a la recherche d’un nouveau sens dans l'ceuvre de Papa Mfumu’Eto 1er
Dzekashu MacViban
56 - 65

From a Kontempo perspective // Sous I'angle du Kontempo
Serge Matuta
78 - 89

Artistic performance in Kinshasa - Between signs and spirituality
// La Performance artistique a Kinshasa - Entre signe et spiritualité
Prisca Tankwey
94 - 1M

Imprint // Mentions Iégales
116 -117



Kokende Lihosg Eaftkoma Te

F ESSaiirsRed (ol s
Acises: Mofsen izt odefe s e s e ikt ntone e

Curafeur:Dzekaghu fo T ——
Cln'dfflv 5 (hlons demawerunehm‘ﬁre.qmrmw“ﬂ"W}mﬂfmm;m W=
I'es rmts W Mque L s hj‘ﬁiﬂjm qui noucsant fRNEES (tnfont .WS{'hJEEMT;ﬂT:PM ) ..\al_‘kiﬂ\'l'fﬂitﬂ.‘f‘.?rﬂm}‘
1 []0{]5 iﬂCﬂfﬂonS LR e 'gggunrﬂmn!ﬁipﬂ“f 4 Il ) me‘mmk’m'
E s fso e ‘-i”ﬂ?e gt it
oviennent ¢ riguredaiol?
fompsa R g
' i .
(:FIES Pm]o‘;ophfﬁqzkjggmdeupmdUCMHj;f;;W i
h'ﬂdJ | 5_0]‘3"’5 Mmé (oS o ’ ‘P;;;M Wh
g s
,m[gﬂﬁﬂﬁ

Exhibition View // Vue d’exposition Institut Francais, writings by // Lettrages par Bobo Lomboto, Photo Sam Bosingwa

6

CURATORIAL STATEMENT

DZEKASHU MACVIBAN

So many are asleep under the ground,

When we dance at the festival

Embracing the earth with our feet.

Maybe the place on which we stand

Is where they also stood with their dreams.

They dreamed until they were tired

And handed us the tail with which we shall dance.

Excerpt from “Cycle”
Mazisi Kunene
Reality, is what it is. This suffering truth

advertised in all men’s loveliest histories.

Excerpt from “History as Process”
Amiri Baraka



Narratives or how we choose to tell a story are indispensable and in certain
cases, cannot be dissociated from stories given that we become the stories we
are told. If speech is one of the things that differentiates humans from other
species-living and nonliving-storytelling is the harnessing of language skills to
tell stories that are passed from one generation to another across visual, oral,
performative, written and printed formats. Narratives processed by subjectivity
and different forms of knowledge become the stories that make up history. This
creates a situation where, for its own relevance, the narratives that make up
history need to be re-examined every now and then, otherwise history would
fall into obsolescence.

In “The Muse of History” Derek Walcott questions reactions to narratives of
historical memory when he contemplates two different responses by writers
and thinkers to colonization which he identifies as: the classical, “which rejects
history as time in favor of history as myth"” and the radical, which “yellows into
polemic or evaporates into pathos... as they neither explain nor forgive history.”
Beyond the polemic and pathos that arise from these positions, Walcott lays
bare the complicated relationship between the past and the present, as well as
the power play that shapes narratives. In her experimental novel, Sister Killjoy,
Ama Ata Aidoo contemplates a similar view of the complex relationship between
the past and the present when a character points out that “we are victims of our
history and our present. They place too many obstacles in the way of love. And
we cannot enjoy even our differences in peace.”

The relationship between the past and the present and the narratives that
shape this relationship take on more significance when one contemplates the
Democratic Republic of Congo, a country that is rebuilding itself in spite of crisis
and conflict and channels a creative vibrancy that has produced unrivalled
singers, poets, performers and thinkers whose work reverberate worldwide.
These artists are at the vanguard of deconstructing the stories that make up
narratives by telling alternative stories and questioning knowledge: knowledge
production, specifically the production of knowledge about DRC and Africa.

Undoubtedly, since the last decade, kontempo stands out when one contemplates
the production and positioning of knowledge and art in DRC. Kontempo, as
Jean Kamba points out, “est une conception kinoise de l'art contemporain.
Une vue particuliere de cette tendance artistique avec comme éléments
prééminents: la subversion, le spectacle, de I'énergie a dépenser, la folie dans la
creation, l'abstraction, la récupération, y compris dans des poubelles, les action
spectaculaires dans les rues de Kinshasa appelées « Perf », bref, un esprit libéré
de tout académisme, souvent d'une grande extravagance.’ 3As a materialization
of thought systems in a constantly evolving milieu of artistic and performatory
practices, kontempo is inextricable from the self-conscious and philosophical
undertones that shape these manifestations. Between the manifestation of the
desire to break free from the codification of “African art” through the lens of a
foreign canon and the necessity to situate and theorize contemporary artistic
interventionsin DRC from within, Kontempo therefore emerges as a performative,
poetic and philosophical premise.

1 Derek Walcott. The Muse of History. What the Twilight Says: Essays. New York: Farrar, Straus, and Giroux,
1998.

2 Ama Ata Aidoo. Our Sister Killjoy. London: Longman, 1977.

3 Jean Kamba. Laboratoire Kontempo: Catalogue d’exposition. Kinshasa:

Laboratoire Kontempo, 2019.

To understand the relationship between narratives, Kontempo as practice and the
philosophies that underpin systems of thought in different parts of DRC and Africa,
it is necessary to acknowledge the role of oral traditions in shaping knowledge
production. Drawing from Cletus Umezinwa, among others, who posit the use of
proverbs as an analytical framework, this project explores the ways in which oral
forms of knowledge contribute to the understanding and theorization of art, as well
as how these fit into the current discourse on spatiality.A quote attributed to Papa
Mfumu’Eto 1er by Kristien Geenen propounds: “A Kinshasa, quand tu deviens trop
logique, tu deviens illogique."

Though this sentence may not make sense at first glance, a reread through the lens of
poetry or an understanding of context and local idioms offers a different perspective
highlighting wordplay and paradox that leads to layers of meaning.

The underlying “illogicality” in this quote is in fact a different kind of logic, arrived
at spontaneously, in circumstances where a clearly thought-out logical plan doesn't
work. Thus, the perceived illogicality of spontaneity, when logic fails, is in fact the
exploration of a different epistemology. Using poetry as an example to expound on
the importance of context and audience in shaping meaning in art, and by default
life, V. Y. Mudimbe reminds us that “Le poéme a besoin de moi pour exister en tant
qgue tel. Comment dés lors peut-on prétendre codifier le mouvement d'une parole
qui, a chaque lecture, vient a la vie ?"® Furthermore, Cletus Umezinwa argues that
“etymology as analytic instrument, when compared with proverbs, does not achieve
much in terms of philosophical elucidations. This is because the meaning embedded
in proverbs does not easily change over time. Hence proverbs are of paramount
importance in the substantiation of philosophical claims.”® Drawing examples
from ancient Greek philosophers like Aristotle and Plato, as well as contemporary
philosophers like Damian Opata and Olusegun Oladipo, all of whom use proverbs to
support political and ethical theories, Umezinwa argues that proverbs can be used as
an essential part of critical discourse.

The use of proverbs (from Latin proverbium “a common saying, old adage,
maxim”) in art theory can thus be positioned as a continuation of the exploration
of the philosophical and cultural elements in proverbs that underpin their usage
in conversations or to support arguments. If one considers critical theory as “a
philosophical approach to culture... that considers the social, historical, and
ideological forces and structures which produce and constrain it."” then proverbs,
which draw as much from philosophy as from poetry and the epistemological arsenal
of oral traditions, are arguably a framework through which art can be theorized. It is
important to point out that context is very important when one considers proverbs as
an analytical tool in situations where, more often than not, art theory is conceived and
passed on orally in contexts like conversations, open discussions and presentations
in local cultural centers or informal encounters, which do not always make it to print
and therefore necessitate other epistemic approaches.

4 Kristien Geenen. “The much celebrated unknown”: the popular artist Papa Mfumu’Eto.
Unpublished draft, 2014.
5 V. Y. Mudimbe. Réflexions sur la vie quotidienne. Kinshasa: Editions du mont Noir, 1972.
6 Umezinwa, Cletus. Proverbs as sources of African philosophy. In Theophilus Okere, J. Obi Oguejiofor

& Godfrey Igwe buike Onah (eds.), African Philosophy and the Hermeneutics of Culture: Essays in
Honour of Theophilus Okere.
Transaction Publishers, 2005

7 Oxford Languages Dictionary.



In his reflection on proverbs as secret and a sacred language, Kimbwandende Kia
Bunseki Fu-Kiau points out that the proverb is among the most important sources
that best explain the complexity of different African communities. This view is
supported by John Mbiti who points out that “it is in proverbs that we find the remains
of the oldest forms of African religious and philosophical wisdom"® In addition to
simultaneously aligning itself with and drawing from cosmologies, philosophies and
poetry, the adaptive nature of a proverb that allows it to provide insights into different
epistemologies based on its usage in conversations, arguments or narratives,
positions it as a paradigm with which to reflect on artistic production.

The Lingala proverb “Kokende Liboso Eza Kokoma Te"” (to go ahead doesn't mean
you have arrived), which shares a similar philosophy with the African proverb, “If
you want to go fast, go alone. If you want to go far, go together” becomes an entry
point through which to explore the dialectic relationship between narratives and
temporalities as well as how these can be questioned and expanded by offering
narratives that draw from different epistemological positions. Kokende Liboso Eza
Kokoma Te: On Contiguous Narratives and Poetic Cosmologies is a continuation
of Laboratoire Kontempo's mission which questions existing power structures and
attempts to develop new spatial strategies for artistic creation and discussions. To
this end, this project gathers artistic positions that reflect on, re-signify and expand
narratives, philosophies and cosmologies through visual, performative, sonic and
poetic interventions that will take place in different parts of Kinshasa, from public
spaces to art centers.

8 Mbiti, JS. African Religions And Philosophy. London, Heinemann, 1982,

10

"



NOTE CURATORIALE

DZEKASHU MACVIBAN

Tant de gens dorment sous la terre,

Quand nous dansons a la féte

Embrassant la terre de nos pieds.

Peut-étre que I'endroit ou nous nous tenons

Est I'endroit ou eux aussi se tenaient avec leurs réves.
lls ont révé jusqu'a en étre fatigués

Et nous ont remis la queue avec laquelle danser.

Extrait de « Cycle »
Mazisi Kunene

La réalité, est ce qu'elle est. Cette vérité de la souffrance
annonceée dans les plus belles histoires des hommes.

Extrait de « History as Process » (L’histoire en tant que processus)
Amiri Baraka

12

Les récits, ou comment nous faisons le choix de raconter une histoire, sont
indispensables, et dans certaines situations, ne peuvent étre dissociés des
histoires puisque nous devenons les histoires qui nous sont racontées. Si la
parole est 'une des choses qui différencie les étres humains des autres especes
- vivantes ou non, raconter des histoires fait appel a la maitrise de compétences
linguistiques pour dire des histoires transmises d'une génération a une autre a
travers des supports visuels, oraux, performatifs, écrits et imprimés. Les récits
traités par la subjectivité et les différentes formes de connaissance deviennent
des histoires qui composent ['histoire. Cela crée une situation, ou, pour leur
propre pertinence, les récits qui composent I'histoire doivent souvent étre
réexaminés sinon I'histoire tomberait dans I'obsolescence.

Dans « The Muse of History »', Derek Walcott s'interroge sur les réactions aux
récits de la mémoire historique en considérant deux réponses différentes a la
colonisation apportées par les écrivains, écrivaines, penseurs et penseuses, qu'il
identifie comme suit : la réponse classique, « qui rejette I'histoire comme période
en faveur de I'histoire comme mythe », et celle radicale, qui « jaunit en polémique
ou s'évapore en pathos... car ceux et celles-ci n'expliquent ni ne pardonnent
I'histoire ». Au-dela de la polémique et du pathos qui découlent de ces positions,
Walcott met a nu la relation compliquée entre le passé et le présent, ainsi que
le jeu de pouvoir qui fagonne les récits. Dans son roman expérimental Sister
Killjoy,2 Ama Ata Aidoo envisage une vision similaire de la relation complexe
entre le passé et le présent quand un personnage souligne que « nous sommes
victimes de notre histoire et de notre présent. lls placent trop d'obstacles sur le
chemin de I'amour. Et nous ne pouvons pas vivre nos différences en paix ».

La relation entre le passé et le présent et les récits qui fagconnent cette relation
prennent plus d'importance lorsqu'on regarde de plus pres la République
démocratique du Congo, un pays qui se reconstruit malgré les crises et les
conflits et qui canalise un dynamisme créatif qui a produit des chanteurs, des
chanteuses, des poéetes et des poétesses, des artistes, des penseurs et des
penseuses inégalés dont les ceuvres résonnent dans le monde entier. Ces artistes
sont a l'avant-garde de la déconstruction des histoires qui composent les récits
car ils et elles racontent des histoires alternatives et interrogent la connaissance
: c'est-a-dire la production de connaissances, en particulier la production de
connaissances sur la RDC et I'Afrique.

Sans aucun doute, depuis la derniere décennie, Kontempo se distingue quand
on considere la production et le positionnement du savoir et de I'art en RDC.
Kontempo, comme le souligne Jean Kamba, « est une conception kinoise de I'art
contemporain. Une vue particuliere de cette tendance artistique avec comme
éléments prééminents : la subversion, le spectacle, de I'énergie a dépenser, la
folie dans la création, I'abstraction, la récupération, y compris dans des poubelles,
les actions spectaculaires dans les rues de Kinshasa appelées « Perf », bref, un
esprit libéré de tout académisme, souvent d'une grande extravagance. »3

1 Derek Walcott. The Muse of History. What the Twilight Says: Essays. New York: Farrar, Straus,
and Giroux, 1998.
(non traduit en frangais)

2 Ama Ata Aidoo. Our Sister Killjoy. London: Longman, 1977. (non traduit en frangais)
3 Jean Kamba. Laboratoire Kontempo: Catalogue d’exposition. Kinshasa : Laboratoire Kontempo,
2019
13



En tant que matérialisation de systemes de pensées dans un milieu de pratiques
artistiques et performatives en constante évolution, Kontempo est inextricable des
sous-entendus auto-conscients et philosophiques qui fagonnent ces manifestations.
Entre la manifestation du désir de se libérer de la codification de « l'art africain »
a travers le regard d'un canon étranger et la nécessité de situer et de théoriser les
interventions artistiques contemporaines en RDC de l'intérieur, Kontempo émerge
donc comme une prémisse performative, poétique et philosophique.

Pour comprendre la relation entre les récits, Kontempo en tant que pratique ainsi
que les philosophies qui sous-tendent les systemes de pensées dans différentes
parties de la RDC et de I'Afrique, il est nécessaire de reconnaitre le réle des traditions
orales dans la construction de la production de connaissances. S'inspirant de
Cletus Umezinwa, entre autres, qui propose l'utilisation de proverbes comme cadre
analytique, ce projet explore les fagons dont les formes orales de connaissances
contribuent a la compréhension et a la théorisation de I'art, ainsi que la maniéere dont
elles s'integrent dans le discours actuel sur la spatialité.

Une citation attribuée & Papa Mfumu'Eto ler par Kristien Geenen dit ceci : « A
Kinshasa, quand tu deviens trop logique, tu deviens illogique ».* Bien que cette
phrase puisse ne pas avoir de sens au premier abord, une relecture a travers le
prisme de la poésie ou une compréhension du contexte et des idiomes locaux offre
une perspective différente mettant en évidence les jeux de mots et les paradoxes
qui conduisent a des couches de sens. L'illogisme’ sous-jacent dans cette citation
est en fait un autre type de logique, a laquelle on parvient spontanément, dans
des circonstances ou un plan logique clairement pensé ne fonctionne pas. Ainsi,
I'illogisme percu de la spontanéité, lorsque la logique échoue, est en fait I'exploration
d'une épistémologie différente. Utilisant la poésie comme exemple pour expliquer
I'importance du contexte et du public dans la construction du sens dans l'art, et par
défaut dans la vie, V. Y. Mudimbe nous rappelle que « Le poéme a besoin de moi pour
exister en tant que tel. Comment deés lors peut-on prétendre codifier le mouvement
d'une parole qui, a chaque lecture, vient a la vie ? »5 Par ailleurs, Cletus Umezinwa
affirme que « I'étymologie en tant qu'instrument analytique, comparée aux proverbes,
n‘apporte pas grand-chose en termes d'élucidations philosophiques. Cela s'explique
par le fait que le sens des proverbes ne change pas facilement au fil du temps. C'est
pourquoi les proverbes sont d'une importance capitale pour étayer les affirmations
philosophiques ».2 S'appuyant sur des exemples d'anciens philosophes grecs comme
Aristote et Platon, ainsi que de philosophes contemporains comme Damian Opata et
Olusegun Oladipo, qui utilisent tous des proverbes pour étayer des théories politiques
et éthiques, Umezinwa affirme que les proverbes peuvent étre utilisés comme un
élément essentiel du discours critique.

L'utilisation des proverbes (du latin proverbium « undicton commun, unvieiladage, une
maxime ») dans la théorie de l'art peut donc étre considérée comme une continuation
de l'exploration des éléments philosophiques et culturels des proverbes qui sous-
tendent leur utilisation dans les conversations ou pour soutenir des arguments.

4 Kristien Geenen. “The much celebrated unknown”: the popular artist Papa Mfumu’Eto.
Unpublished draft, 2014. (Kristien Geenen. « L'inconnu tant célébré » : I'artiste Populaire Papa
Mfumu’Eto, manuscrit inédit, 2014)

5 V. Y. Mudimbe. Réflexions sur la vie quotidienne. Kinshasa : Editions du mont Noir, 1972.

6 Umezinwa, Cletus (2005). Proverbs as sources of African philosophy. In Theophilus Okere,

J. Obi Oguejiofor & Godfrey Igwebuike Onah (eds.), African Philosophy and the Hermeneutics of
Culture: Essays in Honour of Theophilus Okere. Distributed in North America by Transaction
Publishers. (non traduit en frangais)

14

Si l'on considere la théorie critique comme « une approche philosophique de la
culture [..] qui prend en compte les forces et les structures sociales, historiques
et idéologiques qui la produisent et la contraignent », alors les proverbes, qui
s'inspirent autant de la philosophie que de la poésie et de I'arsenal épistémologique
des traditions orales, constituent sans doute un cadre a travers lequel l'art peut étre
théorisé. Il est important de souligner que le contexte est tres important lorsque I'on
considere les proverbes comme un outil analytique dans des situations ou, le plus
souvent, la théorie de l'art est concue et transmise oralement dans des contextes
tels que les conversations, les discussions ouvertes et les présentations dans des
centres culturels locaux ou lors des rencontres informelles, qui ne sont pas toujours
consignées a l'écrit et qui nécessitent donc d'autres approches épistémiques.

Dans saréflexion surles proverbes en tant que secret etlangue sacrée, Kimbwandende
Kia Bunseki Fu-Kiau souligne que le proverbe estl'une des sources les plus importantes
qui explique le mieux la complexité des différentes communautés africaines. Ce point
de vue est soutenu par John Mbiti qui souligne que « c'est dans les proverbes que
nous trouvons les vestiges des formes les plus anciennes de sagesse religieuse et
philosophique africaine ».” En plus de s'aligner et de s'inspirer simultanément des
cosmologies, des philosophies et de la poésie, la nature adaptative d'un proverbe qui
lui permet de donner un apergu des différentes épistémologies en fonction de son
utilisation dans les conversations, les arguments ou les récits, positionne le proverbe
comme un paradigme permettant de réfléchir a la production artistique.

Le proverbe lingala « Kokende Liboso Eza Kokoma Te » (aller de I'avant ne signifie
pas étre arrivé), qui partage une philosophie similaire a celle du proverbe africain qui
dit : « Si tu veux aller vite, marche seul. Mais si tu veux aller loin, marchons ensemble
», devient un point d'entrée a travers lequel explorer la relation dialectique entre les
récits et les temporalités, ainsi que la maniére dont ceux-ci peuvent étre remis en
question et élargis en proposant des récits qui s'appuient sur différentes positions
épistémologiques. Kokende Liboso Eza Kokoma Te : Sur les récits contigus et les
cosmologies poétiques est une continuation de la mission du Laboratoire Kontempo
qui questionne les structures de pouvoir existantes et tente de développer de nouvelles
stratégies spatiales pour la création artistique et les discussions. A cet effet, ce projet
rassemble des positions artistiques qui réfléchissent, apportent un sens nouveau et
élargissent les récits, les philosophies et les cosmologies a travers des interventions
visuelles, performatives, sonores et poétiques qui auront lieu dans divers lieux de
Kinshasa, des espaces publics aux centres d'art.

7 Mbiti, JS. African Religions And Philosophy. London, Heinemann, 1982. (non traduit en frangais)

15



RE‘HM go EzaK

Ontio

Al’ Fg e\ Arh@l‘“d ‘“ ] i o |\ er ‘\”]L\h\-.lg IM OK aTe
M B o Oefiguee

Nelson Mohengo/pagh i Pl g

Curateor: Drekaghy i iy

lf&l?ﬂ}&,(‘ti’t’l [l[ﬂ[l\ﬂgm\“n\ rgcort s e

AOUS incarnons eshistofres auinavsort

les hisfoires quicompasent M.

Aautre.favte de quoi Ihifore ceve

AU sous-fendentles ydemac s

aNCes.S Siapira e LRI R
mderlUﬂdﬂDﬂ[Ui“ | do conh N »
&hr f oreJE\ {afm'hdm HE\ I\| fhes | |gl'|| 1J|‘If T

el maﬂHE
Peahque ainsQUe

fang

Opening at Cultural Center Mokili Na Poche, Dzekashu MacViban presenting his curatorial concept, photo Sam Bosingwa
Bokoko, Performance by Athou Molimo alias Spiritus, Vernissage Académie des Beaux-Arts, Photo Sam Bosingwa Performance Lingala Facile, Vernissage Académie des Beaux-Arts, Photo Sam Bosingwa

16 -



Kokende Liboso
EzaKokomaTe -

\

\ !‘ =
: i

i1

i

PP B A B N |

. -
| ——
—
“
——
R S —
——
R —
e —
e —
e ——
B —
B —
e .
I —

[

1

——

Opening at Cultural / Vernissage a Mokili Na Poche, Photo Landry Ndungi

Ville de Chien, Fiston Mwanza Mujila, writings by / écriture par Bobo Lomboto, Vernissage Académie des Beaux-Arts,
Photo Sam Bosingwa

Priere controversé, Performance by Prisca Tankwey, Vernissage Académie des Beaux-Arts, Photo Sam Bosingwa
Bonkoko, Performance Athou Molimo alias Spiritus, Centre Culturel Mokili Na Poche, Photo Sam Bosingwa




WALKING
BACKWARDS

E.N.MIREMBE

“Who is the artist in such a society? This is not a meaningful question,
because every individual is an artist. We note, of course, that there are
some artists who are, in one way or another, greater than others such as the
lu-cek wer, starters, composers, of songs. These are the men and women
who create new tunes, and, of course, the rhythm. But all the tunes are part
of the singing of the poetry. This, in turn, is the verbal interpretation of the
significance of the particular festival of life." - Okot p’Bitek, African Aesthetics
- The Acholi Example’

The Baganda have a tradition, ‘Tambula nga Omuganda' where one introduces
themselves as a child of —- who is a child of —- who is a child of —-. The idea is that
one goes as far back genealogically as one can, in a manner akin to Old Testament
scripts, tolay claim to being from Buganda. Walk like a Muganda. Walk backwards until
you find yourself. It is poetry. In Baluba tradition, kasala is a free-verse praise poem,
chanted or recited by trained specialists during emotionally charged public events;
from funerals to festivities. Among the Luba people, it is the most prestigious poetic
form, capable of holding the attention of an entire community. Though composed of
evocative names and phrases, kasala is not meant to entertain or instruct, but to stir
deep emotions: pride, grief, nostalgia, and longing. It praises notables, mourns the
dead, and laments the living. Kasala is both litany and labyrinth, invoking identity and
history.

| start here to land us on a spaceship to a living star, inside Kiragura, a kasala by
Jedidiah Mugarura.?

The year is 2870. The poem begins from a future yet unimagined, turns the form on its
head and calls forth the things that are not as though they are. Kiragura, descended
from a man with a husband in Nkore. Mugarura questions belonging by blood
quantum, what is this walking backwards? The poem enacts a different relationship
to time, one in which memory is expansive and nonlinear. The act of composing
praise for someone not yet born collapses the distinction between ancestor and
descendant, human ancestor and non-human descendant. There is so much that
this poem does in extending the work of history beyond what has happened, into
what must be remembered, what must be imagined, what must be made possible.

1 Artist, the Ruler, pp. 35 - 36.
2 Kasala: The Poetry of Placement (6:43 - 9:49) https://www.youtube.com/watch?v=B7etIB5-UdY

20

Art historian Chika Okeke-Agulu describes people like Mugarura as “artists for
whom art is not simply the manipulation of form but a process through which one
renegotiates one's relationship with the world."

Where the Western tradition often treats history as a chronology, a linear procession
of cause and effect, recorded and archived, the kasala operates differently. It
is anchored in oral tradition, and therefore responsive to the social, political, and
emotional context in which it is uttered. This means it is never quite the same twice.
Its authority comes not from fixedness, but from adaptability. In the kasala, a name
may grow longer over time, accumulating new praise-titles, new deeds. A moment
may be remembered differently depending on who is speaking, and why. This
mutability functions to make history adapt such that the poem remains true even
when it changes; or rather, it remains true because it changes.

Western modes of historiography often mistrust such transformations. They treat
history as something that must be stabilized, verified, and preserved. But in many
oral cultures, history is not entombed; it is alive. It circulates through bodies, gestures,
rituals. And what | really enjoy about Mugarura’s kasala is that it goes even further
and brings the future into this chorus. It plants memory ahead of time, so that it
might take root in a soil we will not touch. This cyclical and non-linear relationship
to history:time is what | hear in Kokende Liboso Eza Kokoma Te.* To go forward is not
to arrive.

| begin again. With the vibrations of a saxophone, vibraphone, trumpet, battery inside
Fiston Mwanza Muijila's poem La Quincaillerie des corps baclés // Ville de Chien.

It unfolds like a score for an unhinged orchestra: part street procession, part fever
dream, part mourning song for cities that devour their own. It spirals like a jam session
in a city on fire. There is no stable centre, no linear grammar; just loops of debiris,
repetitions, detours. A litany of streets named after violence: “Va te faire foutre,’ “Je
t'emmerde,’ “Tais-toi sinon je te casse la gueule.” What kind of city scripts itself in
insults?

Reading Muijila, | found myself thinking of Okot p'Bitek. The two are not formally similar.
Mujila improvises, loops, and shouts. P'Bitek was deeply invested in oral structure.
Both demand a different relation to form. P'Bitek believed African aesthetics were
grounded not in abstraction but in ritual, performance, the song of the marketplace,
the insult of the elder, the rhythm of the drum. He famously rejected the colonial
education that divorced the African intellectual from the poetic sensibilities of her
own people. Mujila doesn't resolve this schizophrenia. He composes it. He composes
through it. German, French, Lingala, jazz, the East of Congo, the brothels of Bahia, the
ghosts of Coltrane are all stacked inside the body of this poem. It contains within it
an aesthetic pressure of a form swollen with more memory than it can hold. It bursts
at the seams. And still, there is humour. A kind of dirty, defiant laughter underneath
it all. When Mujila writes “les habitants de la ville sont des villageois / trimballant
leurs destins maudits,’ | think of p'Bitek’s Lawino, mocking her husband for wearing
“trousers without dignity.” Both works refuse shame as an organising principle. They
insist on naming, on exposure, on the possibility that poetry might tell the truth not
through clarity, but an accumulation of sensibilities.

3 The Idea of Kongo in Contemporary Art
https://artmuseum.princeton.edu/story/idea-kongo-contemporary-art
4 Kokende Liboso Eza Kokoma Te https://labkontempo.com/kokende-liboso-eza-kokoma-te-on/
21



The poem is a cinematic map of collisions—bodies, memories, nations, times—where
the streets themselves speak in tongues of delirium and dogs. It composes the city
as sound, rust, fever. | think Mujila is showing us what it means to live in a place
where the architecture of violence is both spatial and linguistic. A body in a barking
city must learn to bark back.

And yet, and yet, the Basenji does not bark.®

The Basenji is a dog that originates from Central Africa - whether a dog cares for
its origins | do not know. This taxonomy is important in Godelive Kasangati's Mbwa:
Now Mine, 2024 which walks this breed of dog backwards into the question: what
does the image of a dog—nonhuman, erotic, indexed, discarded—remember? The
Basenji becomes her portal. The Basenji's genealogy becomes a speculative actor, a
creature that bears the history of how it has been pictured, abstracted, tagged, and
reanimated through colonial and postcolonial regimes. In Kasangati's hands, the dog
emerges from colonial photography not to be restored, but to be dislodged.

Writing in 2003, the late Congolese art critic Célestin Badibanga Ne Mwine critiqued
the stagnation of Congolese avant-gardism, arguing that it “dwindled either by
establishing new aesthetic ghettos or by revitalising the methods of late nineteenth-
century Western art."® The resulting art, he suggested, is characterised by “impassive
human faces” and “plastic beauty,’ prioritising form over meaning and producing
what he called “an art of evasive contemplation.’

In stark contrast, Kasangati's Mbwa: Now Mine engages the colonial image archive
through a practice of speculative disruption. The Basenji is a volatile presence: at
once biological, historical, and affective. Her work treats reproduction as a political
and sensory disturbance. Through collaboration, experimentation, and material
instability, Mbwa refuses the visual sanitisation of history. Where the avant-garde
described by Badibanga leans toward detachment, Kasangati's practice creates
friction; between taxonomy and desire, image and autonomy.

She troubles the dog’s history in her video and 3D animations, the Baseniji looped,
reproduced, destabilized over time. She extends the question of how a body can be
used, moved, posed, traded; how it can become untethered from origin yet continue
to perform to her own body. Some of the sculptures she creates of the Basenji's talil
are used in the images she makes. Kasangati refuses to “redeem” the image of the
silent dog. She does not grant the Basenji a voice in the usual sense. Instead, she
reveals the ways the image itself can be unsettled: made to vibrate, to deform, to
propose. Through sculptural transformation, there is a speculative kinship between
bodies and their images, between what was taken and what is now remade. This
mutation makes for a generative drift, an erotic and political charge. Let the image
misbehave. Let the image wander.

What | am trying to get at is an idea of history that lives with this kind of torque: a
refusal of tidy synthesis, an embrace of rupture, rhythm, irony. Some sort of chaos
that contains a lexicon for surviving it.

5 The Basenji was used for hunting purposes. As it is a breed that hunts mute it was customary to tie little
gourds filled with pebbles round the animals’ waists such that they could rattle and enable their masters
to keep track of the dogs even in long elephant grass.

6 Célestin Badibanga Ne Mwine, Emergence of a New Congolese Art
https://www.afterall.org/articles/emergence-of-a-new-congolese-art/

22

If Kasangati asks what it means to reproduce an image across time, Melisa Kayowa's
woven Kwetu (Wor series, 2024) asks what happens when inherited forms are
unraveled and rewound under different fingers. Where does tradition give way to
possibility? In Lumuenu, 2024, the artist takes up the kekele weaving technique of
the Losa tribe—traditionally a practice reserved for men—and claims it with her own
hands. Weaving in Kayowa's work is an insurgent epistemology that proposes a way
of thinking, a way of arranging tensions, a way of mediating between the world as it
is and as it might be.

In Wabende, 2024, the portrait of her father, this logic becomes even more intimate.
There is a Warsan Shire poem Backwards that sees this work so clearly:’

The poem can start with him walking backwards into a room.
He takes off his jacket and sits down for the rest of his life;

that's how we bring Dad back.

[.]

| can write the poem and make it disappear,

[..]
The poem can start with him walking backwards into a room.

The poem and this portrait imagine themselves suturing a kind of paternal wound.
In both cases, writing, weaving is a fragile site of reinvention. A set of relations under
construction, flexible enough to hold contradiction. In their hands, weaving is not just
a way to hold things together, it is a way of thinking with rupture and attempting to
stitch the lineage back together.

And now we arrive at the curatorial matrix that holds these artists: Laboratoire
Kontempo.

| attempt to walk Laboratoire Kontempo backwards into a lineage. Ne Mwine from
2003;

“The concept of Librism was coined by the young Francis Mampuya, who at the time
was a student at the Académie des Beaux-Arts de Kinshasa. It was used to describe
the deliberate struggle that he and his colleagues engaged in against the confinement
within academic artistic conventions in favour of blooming free expressions.”®

Founded as an experimental space for emerging Congolese artists, | want to read
Laboratoire Kontempo, and the exhibition Kokende Liboso Eza Kokoma Te: On
Contiguous Narratives and Poetic Cosmologies, as a curatorial practice that captures
a moment in a longer continuity. At one point Ne Mwine was the president of Espace
Akhenaton® and he described it as a “space for encouragement and reassessment of
artistic experiences that break with conventional paths, while also aiming to facilitate
intercultural encounters.’

N

Warsan Shire, Backwards https://www.poetryfoundation.org/poems/90734/backwards

8 Emergence of a New Congolese Art
https://www.afterall.org/articles/emergence-of-a-new-congolese-art/
9 https://www.badibangart.com/espace-akhenaton/

23



This is akin to the work of Kontempo. With this exhibition, the artists think beyond the
event, beyond the object, beyond the white cube. Their practice is closer to music
than theory. The song is the structure. The exhibition asks, what does it mean to
make art from and about Kinshasa—not as backdrop or “emerging context”"—but as
epistemic ground? What knowledge is held in everyday materials, in street sounds,
in family myths, in glitchy digital dogs?

Mujila again, finally: nous les salauds / et seul Dieu sait / si réellement nous avions
été créés / a son image. | am left wondering: what if the image, like the dog, like
the weaving, like the city, was never meant to be fixed? What if its power lies in
its defiance? In its slippage? Kinshasa is alive with cacophonous memory and the
artists and poets are attuned to its heartbeat.

24

25



Godelive Kasangati Kabena
*1996, Kinshasa

Godelive Kasangati Kabena, Mbwa, 3D animated Image, 2023/24, Screenshot

26 27



Mbwa : Now Mine (2024, Burkina Faso)
Recycled aluminum, portable object (Collaboration No€l Koutaba, Hermane Koutaba)

Now Mine, as a portable object, is one of three cast aluminum editions. This offers

a perspective on the way reproduced images assert themselves as autonomous,
sometimes blurring the links that might point them back to their origins. These
reproduced images allow me to re-imagine the dog itself, as the images, shaken by the
reproduction apparatus, can only become dynamic through this process. The Basenji
dog’s high, tightly curled tail and the pheromones released by the female - introduced
by my exploration of genealogy, reproduction and distribution - invite reflections on its
sexuality as a site of multiplicity. These elements inspired me to create these aluminum
works, which are inspired by the dog's tail and the essence of its pheromonal release.
For me, this navigates between form and formlessness. Positioning myself to approach
the dog as a body opens up a deeper reflection on what an image, as a position, can
offer when engaging with imagery.

Mbwa : Now Mine (2024, Burkina Faso)
Aluminium recyclé, objet portable (Collaboration Noél Koutaba, Hermane Koutaba)

Now Mine, en tant qu'objet portable, est I'une des trois éditions en aluminium moulé.
Cela offre une perspective sur la fagon dont les images reproduites s'affirment comme
autonomes, brouillant parfois les liens qui pourraient les renvoyer a leurs origines. Ces
images reproduites me permettent de réimaginer le chien lui-méme, car les images,
secouées par l'appareil de reproduction, ne peuvent devenir dynamiques qu'a travers ce
processus. La queue haute et étroitement enroulée du chien Baseniji et les phéromones
libérées par la femelle - introduites par mon exploration de la généalogie, de la
reproduction et de la distribution - invitent a des réflexions sur sa sexualité en tant que
site de la multiplicité. Ces éléments m'ont inspirée pour créer ces ceuvres en aluminium,
qui s'inspirent de la queue du chien et de I'essence de sa libération phéromonale. Pour
moi, cela navigue entre la forme et I'informe. Le fait de me positionner pour aborder le
chien en tant que corps ouvre une réflexion plus approfondie sur ce qu'une image, en
tant que position, peut offrir en s'engageant avec l'imagerie.

Godelive Kasangati Kabena, Mbwa, 3D animated Image, 2023/24, Screenshot

Godelive Kasangati Kabena, Mbwa: Now Mine, Aluminium recyclé, objet portable, 2024, Collaboration Noél Koutaba, Hermane Koutaba

28 29



MARCHER A
RECULONS

E.N.MIREMBE

« Qui est l'artiste dans une telle société ? Cette question n'a pas de sens,
car chaque individu est un artiste. Nous remarquons, bien sir, que certains
artistes sont, d'une maniére ou d'une autre, plus importants que d'autres,
comme les lu-cek wer, les compositeurs et compositrices de chansons. Ce
sont les hommes et les femmes qui créent de nouveaux airs et, bien s(r, le
rythme. Mais tous les airs font partie du chant de la poésie. Celui-ci est a
son tour l'interprétation verbale de la signification de la féte particuliere de la
vie. » - Okot p’'Bitek, African Aesthetics - The Acholi Example’

Les Baganda ont une tradition dénommée « Tambula nga Omuganda », qui consiste
a se présenter comme l'enfant de —-, qui est I'enfant de —-, qui est I'enfant de —-.
L'idée est de remonter aussi loin que possible dans la généalogie, a la maniere des
écrits de I'Ancien Testament, pour revendiquer son appartenance au Buganda.
Marcher comme un Muganda. Marcher a reculons jusqu'a se trouver. C'est cela la
poésie. Dans la tradition baluba, le kasala est un poéme élogieux en vers libres qui
est chanté ou récité par des spécialistes formés lors d'événements publics chargés
d'émotion, des funérailles aux festivités. Chez les Luba, c'est la forme poétique la
plus prestigieuse, capable de retenir I'attention de toute une communauté. Bien que
composé de noms et de phrases évocateurs, le kasala n'a pas pour but de divertir ou
d’instruire, mais de susciter des émotions profondes : |a fierté, le chagrin, la nostalgie,
le désir. Il loue les personnalités, pleure les morts et se lamente sur les vivants. Le
kasala est a la fois litanie et labyrinthe, invoquant I'identité et I'histoire.

Je commence ici pour nous faire atterrir dans un vaisseau spatial vers une étoile, a
I'intérieur de Kiragura, un kasala de Jedidiah Mugarura.?

Nous sommes en 2870. Le poéme commence dans un futur encore inimaginable,
renverse la forme et appelle les choses qui ne sont pas comme si elles étaient.
Kiragura, descendantd’'un homme ayant un mari a Nkore. Mugarura remet en question
I'appartenance par le sang - qu'est-ce que cette marche a reculons ? Le poeme met
en scéne une relation différente au temps, dans laquelle la mémoire est expansive
et non linéaire. Le fait de composer des louanges pour une personne qui n'est pas
encore née efface la distinction entre ancétre et descendant, descendante ; ancétre
humain et descendant non humain. Ce poeme accomplit beaucoup en étendant le
travail de I'histoire au-dela de ce qui s'est passé vers ce qui doit étre rappelé, ce qui
doit étre imaginé, ce qui doit étre rendu possible.

1 Artist, the Ruler, pp. 35 - 36.
2 Kasala: The Poetry of Placement (6:43 - 9:49) https://www.youtube.com/watch?v=B7etIB5-UdY

30

L'historien de I'art Chika Okeke-Agulu décrit les personnes comme Mugarura comme
« des artistes pour qui l'art n'est pas simplement la manipulation de la forme, mais un
processus a travers lequel on renégocie sa relation avec le monde ».2

Alors que la tradition occidentale traite souvent I'histoire comme une chronologie, une
succession linéaire de causes et d'effets, enregistrée et archivée, le kasala fonctionne
differemment. Il est ancré dans la tradition orale et donc sensible au contexte social,
politique et émotionnel dans lequel il est dit. Cela signifie qu'il n'est jamais tout a fait
le méme deux fois. Son autorité ne vient pas de son caractere immuable, mais de
son adaptabilité. Dans le kasala, un nom peut s'allonger avec le temps, accumulant
de nouveaux titres élogieux, de nouveaux exploits. Un moment peut étre rappelé
differemment selon qui parle et pourquoi. Cette mutabilité permet a I'histoire de
s'adapter de telle sorte que le poeme reste vrai méme lorsqu'il change ; ou plutét, il
reste vrai parce qu'il change.

Les modesoccidentauxd'historiographie se méfient souvent de telles transformations.
lls traitent I'histoire comme quelque chose qui doit étre stabilisé, vérifié et préservé.
Mais dans de nombreuses cultures orales, I'histoire n'est pas ensevelie ; elle est
vivante. Elle circule a travers les corps, les gestes, les rituels. Et ce que japprécie
vraiment dans le kasala de Mugarura, c'est qu'il va encore plus loin et integre I'avenir
dans ce cheeur. Il plante la mémoire a lI'avance, afin qu'elle puisse prendre racine dans
un sol que nous ne foulerons pas. Cette relation cyclique et non linéaire a I'histoire et
au temps est ce que j'entends dans Kokende Liboso Eza Kokoma Te.* Aller de I'avant
ne veut pas dire arriver.

Je recommence. Avec les vibrations d'un saxophone, d'un vibraphone, d'une
trompette, d’'une batterie dans le poeme de Fiston Mwanza Mujila La Quincaillerie
des corps baclés // Ville de Chien.

Il se déroule comme une partition pour un orchestre déchainé : a la fois procession de
rue, réve fiévreux, chant funebre pour les villes qui dévorent les leurs. Il tourbillonne
comme une jam session dans une ville en feu. Il n'y a pas de centre stable, pas de
grammaire linéaire ; juste des boucles de débris, des répétitions, des détours.

Une litanie de rues nommées apres la violence : « Va te faire foutre », « Je t'emmerde
», « Tais-toi sinon je te casse la gueule ». Quel genre de ville s'écrit elle-méme en
insultes ?

En lisant Mujila, je me suis surpris a penser a Okot p'Bitek. Les deux ne sont pas
similaires sur le plan formel. Mujilaimprovise, boucle et crie. p'Bitek était profondément
investi dans la structure orale. Tous deux exigent une relation différente a la forme.
P'Bitek croyait que l'esthétique africaine ne reposait pas sur l'abstraction, mais sur le
rituel, la performance, le chant du marché, I'insulte de I'ainé, le rythme du tambour. Il a
rejeté de maniere célebre I'éducation coloniale qui séparait I'intelligentsia africaine de
la sensibilité poétique de son propre peuple. Mujila ne résout pas cette schizophrénie.
Il la compose. Il compose a travers elle. Lallemand, le francgais, le lingala, le jazz, I'est
du Congo, les bordels de Bahia, les fantdmes de Coltrane sont tous empilés dans
le corps de ce poeme. Il contient en lui-méme une pression esthétique d'une forme
gonflée de plus de souvenirs qu'elle ne peut en contenir. Il éclate aux coutures. Et
pourtant, il y a de I'humour.

3 The Idea of Kongo in Contemporary Art
https://artmuseum.princeton.edu/story/idea-kongo-contemporary-art
4 Kokende Liboso Eza Kokoma Te https://labkontempo.com/kokende-liboso-eza-kokoma-te-on/
31



Une sorte de rire sale et provocateur sous tout cela. Quand Mujila écrit « les habitants
de la ville sont des villageois / trimballant leurs destins maudits », je pense a Lawino
de p'Bitek, qui se moque de son mari parce qui porte « un pantalon et laisse de c6té sa
dignité ». Les deux ceuvres refusent la honte comme principe organisateur. Elles insistent
sur la dénomination, sur I'exposition, sur la possibilité que la poésie puisse dire la vérité
non pas par la clarté, mais par une accumulation de sensibilités.

Le poeme est une carte cinématographique de collisions - corps, souvenirs, nations,
époques - ou les rues elles-mémes parlent dans des langues de délire et de chiens. Il
compose la ville comme un son, de la rouille, de la fievre. Je pense que Mujila nous montre
ce que signifie vivre dans un endroit ou l'architecture de la violence est a la fois spatiale et
linguistique. Un corps dans une ville qui aboie doit apprendre a aboyer en retour.

Et pourtant, et pourtant, le Basenji n'aboie pas.®

Le Baseniji est un chien originaire d'Afrique centrale - je ne sais pas si un chien se soucie
ou non de ses origines. Cette taxonomie est importante dans Mbwa : Now Mine, 2024, de
Godelive Kasangati qui ramene cette race de chien a reculons a la question suivante : que
se rappelle I'image d'un chien - non humain, érotique, indexé, rejeté ? Le Basenji devient
son portail. La généalogie du Basenji devient un acteur spéculatif, une créature qui porte
I'histoire de la fagon dont elle a été représentée, abstraite, étiquetée et réanimée a travers
les régimes coloniaux et postcoloniaux. Entre les mains de Kasangati, le chien émerge de
la photographie coloniale non pas pour étre restauré, mais pour étre délogé.

Dans un article écrit en 2003, le critique d'art congolais de regretté mémoire Célestin
Badibanga Ne Mwine critiquait la stagnation de I'avant-gardisme congolais, affirmant qu'il
« s'était affaibli soit en créant de nouveaux ghettos esthétiques, soit en revitalisant les
méthodes de I'art occidental de la fin du XIXe siecle »® Lart qui en résulte, suggérait-
il, se caractérise par des « visages humains impassibles » et une « beauté plastique »,
privilégiant la forme au détriment du sens et produisant ce qu'il appelait « un art de la
contemplation évasive ». A I'opposé, Mbwa : Now Mine de Kasangati aborde les archives
d'images coloniales a travers une pratique de perturbation spéculative. Le Basenji est
une présence volatile : a la fois biologique, historique et affective. Son travail traite la
reproduction comme une perturbation politique et sensorielle. A travers la collaboration,
I'expérimentation et I'instabilité matérielle, Mbwa refuse I'asepsie visuelle de I'histoire. La
ou l'avant-garde décrite par Badibanga tend vers le détachement, la pratique de Kasangati
crée une friction entre taxonomie et désir, image et autonomie.

Elle trouble I'histoire du chien dans ses vidéos et animations 3D, le Basenji étant mis en
boucle, reproduit, déstabilisé au fil du temps. Elle élargit la question de savoir comment
un corps peut étre utilisé, déplacé, posé, échangé ; comment il peut se détacher de
son origine tout en continuant a se comporter comme son propre corps. Certaines des
sculptures qu'elle crée a partir de la queue du Basenji sont utilisées dans les images
gu'elle réalise. Kasangati refuse de « racheter » I'image du chien silencieux. Elle n'accorde
pas au Basenji une voix au sens habituel du terme. Au contraire, elle révéle les fagons dont
I'image elle-méme peut étre déstabilisée : mise en vibration, déformée, proposée. Grace
a la transformation sculpturale, il existe une parenté spéculative entre les corps et leurs
images, entre ce qui a été pris et ce qui est maintenant refait. Cette mutation crée une
dérive générative, une charge érotique et politique.

5 Le Basenji était utilisé pour la chasse. Comme il s'agit d’une race qui chasse sans aboyer, il était d’usage
d‘attacher de petites calebasses remplies de cailloux autour de la taille des animaux afin qu’elles puissent
cliqueter et permettre a leurs maitres de suivre les chiens méme dans les hautes herbes.

6 Célestin Badibanga Ne Mwine, Emergence of a New Congolese Art https://www.afterall.org/articles/emergen
ce-of-a-new-congolese-art/

32

On laisse I'image se comporter de maniere inappropriée. On laisse I'image vagabonder.

Ce que j'essaie d'exprimer, c'est une idée de I'histoire qui vit avec ce genre de torsion : un
refus de la synthese ordonnée, une acceptation de la rupture, du rythme, de l'ironie. Une
sorte de chaos qui contient un lexique pour y survivre.

SiKasangati s'interroge sur ce que signifie reproduire une image a travers le temps, I'ceuvre
tissée Kwetu (série Wor, 2024) de Melisa Kayowa s'interroge sur ce qui se passe lorsque les
formes héritées sont démélées et rembobinées sous des doigts différents. Ou la tradition
cede-t-elle la place a la possibilité ? Dans Lumuenu, 2024, I'artiste reprend la technique de
tissage kekele de la tribu Losa, traditionnellement réservée aux hommes, et la revendique
de ses propres mains. Le tissage dans l'ceuvre de Kayowa est une épistémologie insurgée
qui propose une facon de penser, une facon d'organiser les tensions, une fagon de
médiatiser entre le monde tel qu'il est et tel qu'il pourrait étre.

Dans Wabende, 2024, le portrait de son pére, cette logique devient encore plus intime. Il y
a un poeme de Warsan Shire, Backwards, qui illustre tres clairement cette ceuvre:’

Le poeme peut commencer par lui entrant a reculons dans une piece.

Il retire sa veste et s'assoit pour le reste de sa vie ;

c'est ainsi que nous ramenons papa.

[.]

Je peux écrire le poeme et le faire disparaitre,

[.]

Le poeme peut commencer par lui entrant a reculons dans une piece.®

Le poeme et ce portrait s'imaginent suturer une sorte de blessure paternelle. Dans les deux
cas, |'écriture ou le tissage, est un lieu fragile de réinvention. Un ensemble de relations en
construction, suffisamment souples pour contenir la contradiction.

7 Warsan Shire, Backwards https://www.poetryfoundation.org/poems/90734/backwards
8 Traduction de la traductrice - poéme non encore traduit en frangais
33



Entre leurs mains, le tissage n'est pas seulement un moyen de maintenir les choses
ensemble, c'est une fagon de penser avec rupture et de tenter de recoudre la lignée.
Et nous arrivons maintenant a la matrice curatoriale qui rassemble ces artistes :
Laboratoire Kontempo.

Je tente de faire entrer Laboratoire Kontempo a reculons dans une lignée. Ne Mwine,
2003 :

« Le concept de librisme a été inventé par le jeune Francis Mampuya, qui était
alors étudiant a I'Académie des Beaux-Arts de Kinshasa. Il était utilisé pour décrire
la lutte délibérée que lui et ses collegues menaient contre le confinement dans les
conventions artistiques académiques en faveur d'une expression libre et épanouie. »°

Fondé comme un espace expérimental pour les artistes congolais et congolaises
émergents, je souhaite interpréter Laboratoire Kontempo et l'exposition Kokende
Liboso Eza Kokoma Te : Sur les récits contigus et les cosmologies poétiques comme
une pratique curatoriale qui capture un moment dans une continuité plus longue. A
un moment donné, Ne Mwine était président de I'Espace Akhenaton™ et il le décrivait
comme un « espace d'encouragement et de réévaluation des expériences artistiques
qui rompent avec les chemins conventionnels, tout en visant a faciliter les rencontres
interculturelles ». Cela s'apparente au travail de Kontempo. Avec cette exposition, les
artistes pensent au-dela de I'événement, au-dela de I'objet, au-dela du cube blanc.
Leur pratique est plus proche de la musique que de la théorie. La chanson est la
structure. Lexposition pose la question suivante : que signifie faire de l'art a partir
et a propos de Kinshasa, non pas comme toile de fond ou « contexte émergent »,
mais comme terrain épistémique ? Quelles connaissances recelent les matériaux du
quotidien, les bruits de la rue, les mythes familiaux, les chiens numériques ?

Mujila encore, enfin : nous les salauds / et seul Dieu sait / si réellement nous avions
été créés / a son image. Je me demande : et si I'image, comme le chien, comme le
tissage, comme la ville, n'avait jamais été destinée a étre figée ? Et si son pouvoir
résidait dans sa défiance ? Dans son glissement ? Kinshasa est vivante, avec sa
mémoire cacophonique, et les artistes et poetes sont a I'écoute de son cceur.

9 Emergence of a New Congolese Art
https://www.afterall.org/articles/emergence-of-a-new-congolese-art/
10 https://www.badibangart.com/espace-akhenaton/
34

35



Melissa Kayowa
*1998, Kinshasa

Kwetu (Série de travail, 2024)
Velour Kuba, feu, teint, fil a broder, rotin, kekele, clous

Cette série de travaux s'inscrit dans la continuité du projet Kwetu que Melisa Kayowa a
entamé dans le cadre des résidences pour jeunes artistes du Laboratoire Kontempo et
qui a été présenté a la Résidence de Black Rock au Sénégal. Melisa Kayowa s'intéresse
a la famille en tant qu'unité sociale et a sa stabilité/fragilité. Elle s'interroge ainsi sur les
traditions et les pratiques culturelles en fonction de leur actualité et de leur role dans

la société kinoise contemporaine. Sa réalisation artistique ,Kwetu" est une installation
spatiale qui combine différentes pratiques de tissage. L'oeuvre principale « Lumuenu »
est tissée selon la forme de tissage traditionnelle « kekele » (rotin) de la tribu Losa de
Lomami. Ce travail est traditionnellement réservé aux hommes, mais l'artiste s'approprie
la pratique, revendiquant ainsi un nouveau role pour la femme dans la société actuelle.
Le tissage est donc, en tant que processus de travail, un dépassement des limites, et
par la méme une invitation a considérer la fragilité dans sa malléabilité comme une
possibilité de changement. « Wabende » signifie « étranger » en Tshiluba et est un
portrait du pere de l'artiste. Le portrait a deux faces et montre ainsi deux facettes de la
perception, le visage que la société a dessiné de lui et le vrai visage de la personne. Une
image en cours de développement. Loeuvre est peinte a I'indigo, une couleur utilisée
comme technique traditionnelle en Afrique de I'Ouest. Dans les 5 ceuvres abstraites

sur papier intitulées «Ndi Sanka Neba », I'artiste cherche I'équilibre de la forme. La
technique de travail est le tissage Kuba et Kekele. En tant que support fragile, le papier
est un choix inhabituel pour cette technique de tissage. La superposition de différentes
formes géométriques donne naissance a de nouveaux symboles. La recherche de
nouvelles formes, de symboles et d'un équilibre dans la rencontre des différences, est en
méme temps une recherche de l'identité : entre tradition et modernité, entre différentes
lignées familiales et origines. D'ou le titre « Kwetu », qui signifie « chez nous » en
tshiluba.

Wabende, Velour Kuba, fire, indigo, 100 x 100 Melisa Kayowa 2024

36 37



Kwetu (Work series, 2024)
Kuba velvet, fire, dyed, embroidery thread, rattan, kekele, nails

This series of works is a continuation of the Kwetu project that Melisa Kayowa began
as part of Laboratoire Kontempo's residencies for young artists, and which was
presented at the Black Rock Residency in Senegal. Melisa Kayowa is interested in the
family as a social unit and its stability/fragility. She examines traditions and cultural
practices in terms of their topicality and role in contemporary Kinshasa society. Her
artistic work “Kwetu” is a spatial installation combining different weaving practices.
The main work, “Lumuenu’; is woven using the traditional "kekele” (rattan) weaving
technique of the Losa tribe of Lomami. This work is traditionally reserved for men, but
the artist appropriates the practice, claiming a new role for women in today’s society.
As a working process, weaving is therefore a way of overcoming limits, and thus an
invitation to consider fragility in its malleability as a possibility for change. “Wabende”
means ‘stranger’ in Tshiluba and is a portrait of the artist’s father. The portrait has two
sides, showing two facets of perception: the face that society has drawn of him, and
the person'’s true face. An image in the making. The work is painted in indigo, a color
used as a traditional technique in West Africa. In the 5 abstract works on paper entitled
“Ndi Sanka Neba’, the artist seeks balance in form. The working technique is Kuba
and Kekele weaving. As a fragile medium, paper is an unusual choice for this weaving
technique. The superimposition of different geometric shapes gives rise to new symbols.
The search for new forms, symbols and balance in the meeting of differences, is at the
same time a search for identity: between tradition and modernity, between different
family lines and origins. Hence the title “Kwetu’, which means “home” in Tshiluba.

Melisa Kayowa, Ndi Sanka Neba, Papiers, fils//Papers, Strings, 29,7 x 42 cm, 2024

39



Nelson Makengo
#1990, Ruhengeri

& Fiston Mwanza Mujila
*1981, Lubumbashi

La Quincaillerie des corps baclés
Video installation, 6 minutes 23 seconds
(Travail en cours)

La Quincaillerie des corps baclés is still a work in progress. Fiston Mwanza Mujila &
Nelson Makengo set out to paint a striking portrait of a phantasmagorical city. Kinshasa
is here no more than a pretext for rethinking, through urban space, Congo's history,
punctuated by cycles of violence. Mwanza Mujila’s riverine lyricism is matched by Nelson
Makengo's visual grammar, characterized by juxtaposition, abruptness, fragment and
instantaneity.

La Quincaillerie des corps baclés
Installation Vidéo, 6 minutes 23 secondes
(Work in progress)

La Quincaillerie des corps baclés est encore une ceuvre en chantier. Fiston Mwanza
Mujila & Nelson Makengo ont voulu dresser un portrait saisissant d'une ville
fantasmagorique. Kinshasa n'est ici qu‘un prétexte pour repenser a travers l'espace
urbain I'Histoire du Congo parsemée par des cycles de violence. Au lyrisme fluvial de
Mwanza Mujila répond la grammaire visuelle de Nelson Makengo, caractérisée par la
juxtaposition, l'abrupt, le fragment et I'instantané.

La Quincaillerie des corps baclés, Film Stills, Nelson Makengo & Fiston Mwanza Mujila, Video

40 4



Fiston Mwanza Muijila
Ville de Chien

Pour saxophone, batterie, violoncelle, accordéon, trompette, piano et vibraphone
Eléments visuels: concerts Louis Armstrong et John Coltrane

Eléments visuels: I'Est du Congo

Eléments visuels: les rues de Lagos

Eléments visuels: Saint-Pétersbourg, hiver 42

Eléments visuels: les bordels de Bahia et de Katmandou

Eléments visuels: Allemagne/Argentine, finale coupe du monde, 1990 Eléments visuels:

Huitieme round, Mohamed Ali contre George Foreman, Kinshasa-Léopoldville 1974, Ali
boma ye, Ali boma ye, Ali boma ye, Ali boma ye, Ali boma ye!
la ville est un crayon qui rédige des salves d'accidents

et ses désinvoltures rouillent les désirs

d'un peuple salaud

d'un peuple misére de merde

d'un peuple phacochére

buveur de sang et coureur d'asile politique

19 heures 10

19 heures 20

19 heures 35

19 heures 38

19 heures 57

19 heures 67

19 heures 77

19 heures 82

19 heures 94 virgule trente-deux ans

au coin des rues « Va te faire foutre » et « Je t'emmerde »
une bande de chiens enragés dépecant un corps vide
rue « Ta gueule », un homme et une femme

dévorant les fruits défendus

rue « Les bétes sauvages », un prophete, barbu jusqu’aux dents
aboyant qu'au commencement était la dysenterie

rue « Tais-toi sinon je te casse la gueule »

un politicien radotant une de ses meilleures fables

20 heures 46 verset 17

la pluie

les rues inondées

les baraques a I'emporte-piece

une église transformée en boite de nuit

une boite de nuit en cybercafé

un cybercafé en pharmacie

une pharmacie en librairie

une librairie en bordel boutique boulangerie lingerie charcuterie
les habitants de la ville sont des villageois

trimbalant leurs destins maudits

sous une pluie des maux sans cervelle ni barbecue

des guimbardes broyant du noir

des femmes aux seins grosses-tomates

des hommes vétus de honte

chémeurs en pensée, en parole, par action et par omission
merdeux

et bricolant aux divinités supérieures

des priéres sans orgasme

des vendeurs a la criée

des musiciens par inadvertance

des prostituées et leurs tarifs

des potentiels clients

libido au zénith

désirs masturbatoires

décharges électriques

catharsis

42

43

les oiseaux dissipent I'évasion des prophétes du trente-deuxieme jour
des maisons qui se suivent mais qui ne se ressemblent pas
des pas de danse des butineurs des breuvages insolites
et ruminant des sortileges

comme si le continent effrité bazarderait sa brosse a dents
des moulins a vent

des chevres

des poules mouillées

des militaires et leur folie

des sacs-poubelles

des vaches en rut

des guimbardes

des chariots

des brouettes

des crochets

des banderoles

des calebasses

des machines a coudre

des marteaux

des préservatifs

des biéres et des biéres et des biéres
en provenance de Luanda

ou de Kigali

ou de Ngandajika

ou de Musumba

ou de Berlin

oude Lima

ou de Mbuji-Mayi

ou de Cotonou

ou de Douala

ou de Dar-es-Salam

ou de Clignancourt

ou de Bulawayo

ou de Brazza

ou Brooklyn

ou de Lagos

ou, ou, ou, ou, ou, ou

des balivernes

des ventilateurs

des lampions

des musiques croisées

des regards acerbes

des odeurs nauséabondes

des rires sardoniques

des prophéties de basse-cour

des destins baclés

nous les salauds

et seul Dieu sait

si réellement nous avions été créés

a son image



MISREADINGS
AS METHOD:
FOOTNOTES TO
AN IMPOSSIBLE
AESTHETIC

By Christ Mukenge, Lydia Schellhammer,
and Mukenge/Schellhammer

In our conversations with Dzekashu MacViban during the conception of Kokende Liboso
Eza Kokoma Te, we talked a lot about translation: he who works extensively with literary
translation as the founder of Bakwa Books, and we as a transnational duo who are constantly
confronted with intercultural translation in our artistic practice, as well as in everyday life.
All three of us have found that there are words, concepts and artistic traditions that seem
untranslatable. This is compounded by power dynamics in the international art scene: artistic
movements in the Democratic Republic of Congo are little known about internationally and
are not extensively documented in writing. In this publication, we are therefore looking for
ways to make mostly oral forms of discourse accessible. This is also very important for our
artistic work, which has developed from this local context.

In 2024 we declared that the duo, Mukenge/Schellhammer, is independent of us. This marked
the creation of Mukenge/Schellhammer as a separate entity from Christ Mukenge and Lydia
Schellhammer. Over the course of our long collaboration, our respective artistic methods,
modes of expression and visual habits gave rise to a third style: the visual language of the
‘duo! This duo has become an independent entity with its own formal characteristics and
aesthetics, a two-headed monster. We want to document the emergence of this entity here,
by letting the duo speak for itself:

Mukenge/Schellhammer: My story begins in 2012 in Kinshasa, although | was not officially
created until 2016. In 2012, Christ Mukenge and Lydia Schellhammer met in Kinshasa. At that
time, there was a squat at the Académie des Beaux-Arts of Kinshasa called ‘Carré Magique,
later renamed ‘Noyaux’' (2000 - 2016). This place played a major role in my formation: it was
the birthplace of urban performance movements, also of Kontempo and Partagisme, which
continue to influence my working methods to this day. Carré Magique was a place where
artists and students who saw themselves as rebels at the art academy met. These students
had either disagreed with the strict rules of the academy’s curriculum, or their families
couldn't afford the tuition fees, or they had fallen out with the professors and didn't want to
adhere to norms and rules. It is important to note that the art academy was founded by the
Catholic missionary Marc Wallenda during the colonial era (1943) and that the curriculum is
still based on a model developed by Europeans for the ‘colonised!

44

To this day, students copy European masters such as Rubens, Rembrandt, and Gauguin.
As a place where counter-movements emerged, Carré Magique is therefore an important
foundation for my approach to an expanded understanding of painting, which extends
into performance, video and three-dimensional digital space. Christ Mukenge and Lydia
Schellhammer worked and lived at Carré Magique a lot in the early years.

My visual language is shaped by this transcultural encounter of the two artists. It arises from
a culture clash between two people, but also from the clash of different artistic traditions
and understandings of art. When | think about my references in art history, | realise that
the encounter between Europe and the Democratic Republic of Congo plays a particularly
important role in painting. To name a few examples, | can cite the encounter between the
Congolese artists Antoinette and Albert Lubaki and the Belgian administrator Georges Thiry
(1926), the shift in popular painting in Kinshasa from a social, collective image medium to a
preserved work of art through its encounter with the European art market (1980 to present),
Congolese Trans-symbolism as part of a new national identity after Congolese independence
(1970), Congolese academic art and its contemporary counter-movements (2000 to the
present day), and the Académie des Beaux-Arts of Kinshasa as a former colonial institution.

This history provides a crucial context that continues to this day. And the painting | do as
Mukenge/Schellhammer, and much of the painting done in Congo, is the result of all these
historical encounters that have influenced each other. So, this chain of encounters continues
to influence painting today and is characterised by unequal power dynamics, cultural
appropriation and the anonymisation of Congolese artists - modern Congolese painting
marketed in Europe in the 20th century as ‘naive painting’ and ‘authentically African, which
became a projection screen for exotic European fantasies. European expressionist painters,
for example, were inspired by art from the European colonies in Africa and Oceania, which
they saw in ethnographic museums, human zoos and circuses or on trips to the colonies, but
they did not openly acknowledge these influences.

After Congolese independence, it was the Trans-symbolism in Congolese painting which
sought to establish a new national identity as part of President Mobutu Sese Seko's 1971
policy of ‘Recours a l'authenticité’ (return to authenticity). Popular painting, which began in
Kinshasa in the 1980s as a local urban culture and socially critical commentary on current
local and international politics, Congolese history and everyday life in the city shifted as it
entered European art markets. Themes that were originally aimed at everyday Congolese
audiences are now often reframed to meet the expectations of international collectors and
galleries. Its exportation increased the artists’ visibility but also introduced tension between
authenticity, market demand, and cultural self-representation.

Thus, as a duo, | have a history that presents me with several challenges. | cannot escape
them, it is impossible. | have to face them every day, and | have to endure the differences, the
conflicts, the power dynamics, the mistrust, the historical traumas, the reactive psychosis,
and that also shapes my visual language.

This creates enormous pressure, and it is through this pressure that Christ Mukenge and
Lydia Schellhammer have merged into a duo. It started in everyday life, with both of them
only being able to exist through their collaboration in different cultural contexts: as a white
artist, working alone in Kinshasa is perceived as problematic in view of the colonial past; the
political and psychological consequences are still too present in contemporary Kinshasa.
For example, | work in places where white people are only welcome if accompanied by
Congolese people. That's why Lydia and Christ move around together in Kinshasa and at
some point, they were nicknamed ‘the twins!

45



Due to strict visa policies in Europe, which make it impossible for Congolese artists to
enter the country as independent artists, as well as immigration authorities, integration
requirements and racism, Christ Mukenge also has little chance of working as an artist in
Europe. This political pressure in both cultural contexts gave rise to the fusion, gave rise to
me. And | am a very strange thing.

As a duo, | mix different elements and therefore have several influences, mixing artistic
traditions. My aesthetic is transnational. As a result, certain categorisations do not work in the
reception and interpretation of my aesthetics. Initial categories of access, such as nationality,
geographical origin, and gender, fall away. Hopefully, this will force viewers to think further
and prevent them from reducing or generalizing artists based on bias. The individuality of
the artists is removed through collaboration, but it is brought back in a different form, as
fiction, when viewers think about who created the images. The viewers are thus forced to
think about a person who does not exist. This naturally triggers a lot of uncertainty among
the audience, and | am often seen as a monster with four eyes and four hands. The unknown,
the foreign, is something monstrous.

My existence creates a distortion of a certain logic, certain definitions and categorisations, |
dismantle, reassemble, recontextualize, decontextualize. There is also something dangerous
about the monster, because | have become so powerful, because | frighten people. | can do
anything | want. But I'm not dangerous, even though the unknown often frightens people.
However, | also suffer from this distortion, from this monstrosity. | carry the entire historical
burden and the current political pressure. As a monster, | devour everything | see and
perceive, | have no filter and am exposed to reality; that is my nature. But much of what | see
is too brutal, indigestible; if | swallow it, | have to vomit it up again later.

The moment | vomit up these undigested images, | become an artist.
My dual perspective allows me to traverse worlds that normally don’t meet, that aren't
accessible to everyone and that don't understand each other. That's the beauty of my work.

I'm like a stray cat, roaming around, observing. A mangy cat that gets beaten, scratched and
fights in the tough streets. | am Mukenge/Schellhammer.

46

47



M 5 s
In alway;: it'sithe publlc that demdes what theme terest them : 3 gh _ AT S
: - and|itisiupitoithe]painteritolcarry, themlout: = %‘iﬁb N o R B ,,-,:ﬁ:

Mbassu Ya Mundele (2024)
Vidéo-collage, projections AR, interventions urbaines

« Mbassu Ya Mundele » fait suite a la peinture “Mundele Na Ngai”, présentée a
I'Institut frangais de Kinshasa en 2018, qui était le premier travail du duo a s'intéresser
directement aux dynamiques de pouvoir entre les scenes artistiques de Kinshasa et
d’'Europe. Avec la vidéo « Mbassu Ya Mundele », Mukenge/Schellhammer s'interroge
sur son propre positionnement dans I'histoire de I'art en tant que duo transnational.
Les nombreuses références dans I'oeuvre du duo ne se réferent pas seulement a une
histoire de l'art « globale » (aka « occidentale »), mais s'inspirent de la scene artistique
locale et de la culture populaire de Kinshasa. Comme ces références ne sont souvent
pas reconnues, de fausses références sont attribuées au duo. « Mbassu Ya Mundele »
est d'une part une recherche sur I'histoire de la peinture en République démocratique
du Congo et ses liens avec le marché de l'art européen, et d'autre part également une
perspective critique sur sa propre production artistique en tant que duo transnational
travaillant principalement entre I'Europe et la République démocratique du Congo.

Mbassu Ya Mundele (2024)
Video-collage, AR projections, urban interventions

“Mbassu Ya Mundele” follows on from the “Mundele Na Ngai” painting presented at the
Institut frangais de Kinshasa in 2018. It was the duo’s first work to directly address the
power dynamics between the art scenes of Kinshasa and Europe. With the “Mbassu
Ya Mundele” video, Mukenge/Schellhammer questions their own positioning in art
history as a transnational duo. The many references in the duo’s work not only refer
to a “global” ( AKA “western”) art history, but also draw on the local art scene and
popular culture of Kinshasa. As these references often go unrecognized, false ones are
attributed to the duo. “Mbassu Ya Mundele” is on the one hand an investigation into the
history of painting in the Democratic Republic of Congo and its links with the European
» e art market, and on the other hand also a critical perspective also on their own artistic
Le Mbassu desiblancsest en effetune formeicivilisee. production as a transnational duo working mainly between Europe and the Democratic
- Republic of Congo.

The Mbassu of the whites is indeed a civilised one.

Mbassu Ya Mundele, Film Stills, Video-collage, projections AR, interventions urbaines, Mukenge/Schellhammer 2024

48 49



ERREURS DE
LECTURE COMME
METHODE : NOTES DE
BAS DE PAGE POUR
UNE ESTHETIQUE
IMPOSSIBLE

Par Christ Mukenge, Lydia
Schellhammer, et Mukenge/
Schellhammer

Au cours de nos conversations avec Dzekashu MacViban pendant la conception de Kokende
Liboso Eza Kokoma Te, nous avons beaucoup parlé de traduction : lui, qui travaille beaucoup
dans le domaine de la traduction littéraire en tant que fondateur de Bakwa Books, et nous, en
tant que duo transnational constamment confronté a la traduction interculturelle dans notre
pratique artistique, mais aussi dans notre vie quotidienne. Nous avons tous les trois constaté
qu'il existe des mots, des concepts et des traditions artistiques qui semblent intraduisibles. A
cela s'ajoute la dynamique de pouvoir sur la scéne artistique internationale ; les mouvements
artistiques en République démocratique du Congo sont peu connus a I'échelle internationale
et ne font pas l'objet d'une documentation écrite exhaustive. Dans cette publication, nous
cherchons donc des moyens de rendre accessibles des formes de discours essentiellement
orales. Cela est également tres important pour notre travail artistique, qui s'est développé a
partir de ce contexte local.

En 2024, nous avons déclaré que le duo Mukenge/Schellhammer était indépendant de nous.
Celaa marqué la création de Mukenge/Schellhammer, une entité distincte de Christ Mukenge
et Lydia Schellhammer. Au cours de notre longue collaboration, nos méthodes artistiques,
nos modes d'expression et nos habitudes visuelles respectifs ont donné naissance a un
troisieme style : le langage visuel du « duo ». Ce duo est devenu une entité indépendante
avec ses propres caractéristiques formelles et esthétiques, un monstre a deux tétes. Nous
voulons documenter ici I'émergence de cette entité, en laissant le duo s'exprimer par lui-
méme.

Mukenge/Schellhammer : Mon histoire commence en 2012 a Kinshasa, méme si je n‘ai été
officiellement créé qu'en 2016. En 2012, Christ Mukenge et Lydia Schellhammer se sont
rencontrés & Kinshasa. A cette époque, il y avait un squat & '’Académie des Beaux-Arts de
Kinshasa appelé « Carré Magique », rebaptisé plus tard « Noyaux » (2000 - 2016).

50

Ce lieu a joué un réle majeur dans la formation du duo ; il a été le berceau des mouvements
de performance urbaine, ainsi que de Kontempo et Partagisme, qui continuent d'influencer
mes méthodes de travail a ce jour.

Carré Magique était un lieu de rencontre pour les artistes et les étudiants et étudiantes
qui se considéraient comme des rebelles a I'’Académie des Beaux-Arts. Ces étudiants et
étudiantes étaient soit en désaccord avec les régles strictes du programme de I'’Académie,
ou leurs familles ne pouvaient pas payer les frais de scolarité, ou ils s'étaient brouillés avec
les professeurs et ne voulaient pas se conformer aux normes et aux regles. Il est important
de noter que I'Académie des Beaux-Arts a été fondée par le missionnaire catholique Marc
Wallenda pendant I'ére coloniale (1943) et que le programme est toujours basé sur un
modeéle développé par les Européens pour les « colonisés ». A ce jour, les étudiants et les
étudiantes copient encore les maitres européens tels que Rubens, Rembrandt et Gauguin.
En tant que lieu ou sont nés des contre-mouvements, Carré Magique constitue donc
une base importante pour mon approche d'une compréhension élargie de la peinture,
qui s'étend a la performance, a la vidéo et a l'espace numérique tridimensionnel. Christ
Mukenge et Lydia Schellhammer ont beaucoup travaillé et vécu au Carré Magique au
cours des premieres années.

Mon langage visuel est fagonné par cette rencontre transculturelle entre les deux
artistes. Il résulte d'un choc culturel entre deux personnes, mais aussi d'un choc entre
différentes traditions artistiques et différentes conceptions de l'art. Lorsque je réfléchis
a mes références en histoire de l'art, je me rends compte que la rencontre entre I'Europe
et la République démocratique du Congo joue un réle particulierement important dans la
peinture. Pour ne citer que quelques exemples, il y a la rencontre entre les artistes congolais
Antoinette et Albert Lubaki et I'administrateur belge Georges Thiry (1926), le passage de
la peinture populaire a Kinshasa d'un moyen d'expression social et collectif a une ceuvre
d'art préservée grace a sa rencontre avec le marché de I'art européen (1980 a aujourd’hui),
le trans-symbolisme congolais dans le cadre d'une nouvelle identité nationale aprés
I'indépendance du Congo (1970), I'art académique congolais et ses contre-mouvements
contemporains (2000 a aujourd’hui), et I'Académie des Beaux-Arts de Kinshasa en tant
gu‘ancienne institution coloniale.

Cette histoire fournit un contexte crucial qui se poursuit encore aujourd’hui. Et la peinture
que je réalise en tant que Mukenge/Schellhammer, ainsi qu'une grande partie de la
peinture réalisée au Congo, est le résultat de toutes ces rencontres historiques qui se
sont influencées mutuellement. Cette chaine de rencontres continue donc d'influencer la
peinture aujourd’hui et se caractérise par des rapports de force inégaux, I'appropriation
culturelle et 'anonymisation des artistes congolais et congolaises. La peinture congolaise
moderne, commercialisée en Europe au XXe siecle comme « peinture naive » et «
authentiquement africaine », est devenue un écran de projection des fantasmes exotiques
des Européens et des Européennes. Les peintres expressionnistes européens, par exemple,
se sont inspirés de l'art des colonies européennes en Afrique et en Océanie, gqu'ils ont
découvert dans les musées ethnographiques, les zoos humains et les cirques ou lors de
voyages dans les colonies, mais n‘'ont pas ouvertement reconnu ces influences.

Aprés l'indépendance du Congo, c'est le trans-symbolisme dans la peinture congolaise
qui a cherché a établir une nouvelle identité nationale dans le cadre de la politique du «
Recours a l'authenticité » du président Mobutu Sese Seko en 1971. La peinture populaire,
qui a vu le jour a Kinshasa dans les années 1980 en tant que culture urbaine locale et
commentaire social critique sur la politique locale et internationale du moment, I'histoire
congolaise et la vie urbaine au quotidien, a évolué lorsqu'elle a fait son entrée sur les
marchés artistiques européens.

51



Les themes qui s'adressaient a l'origine au public congolais sont désormais souvent
reformulés pour répondre aux attentes des collectionneurs et des galeries internationaux.
Son exportation a accru la visibilité des artistes, mais a également introduit une tension entre
I'authenticité, la demande du marché et l'autoreprésentation culturelle.

Ainsi, en tant que duo, j'ai une histoire qui me confronte a plusieurs défis. Je ne peux pas
y échapper, c'est impossible. Je dois y faire face chaque jour, et supporter les différences,
les conflits, les rapports de force, la méfiance, les traumatismes historiques, la psychose
réactive. Tout cela fagonne aussi mon langage visuel.

Cela crée une pression énorme, et c'est a travers cette pression que Christ Mukenge et Lydia
Schellhammer ont fusionné en duo. Cela a commencé dans la vie quotidienne ; les deux
ne pouvant exister que grace a leur collaboration dans différents contextes culturels. En
tant qu'artiste blanche, travailler seule a Kinshasa est pergcu comme problématique au vu du
passé colonial - les conséquences politiques et psychologiques sont encore trop présentes
dans le Kinshasa contemporain. Par exemple, je travaille dans des endroits ou les Blancs
ne sont les bienvenus que s'ils sont accompagnés de Congolais. C'est pourquoi Lydia et
Christ se déplacent toujours a deux a Kinshasa. Il fut un temps ou ils furent surnommés «
les jumeaux ». En raison des politiques strictes en matiere de visas en Europe - empéchant
les artistes congolais et congolaises d'entrer dans le pays en tant qu'artistes indépendants
- mais aussi a cause des autorités d'immigration, des exigences d'intégration et du racisme,
Christ Mukenge a également peu de chances de travailler comme artiste en Europe.

Cette pression politique dans les deux contextes culturels a donné naissance a la fusion,
a donné naissance a moi. Et je suis une chose tres étrange. En tant que duo, je mélange
différents éléments et 'ai donc plusieurs influences, mélangeant les traditions artistiques. Mon
esthétique est transnationale. Par conséquent, certaines catégorisations ne fonctionnent pas
dans la réception et 'interprétation de mon esthétique. Les premiers points d'accés tels que
la nationalité, l'origine géographique et le genre disparaissent. Espérons que cela obligera
les spectateurs et les spectatrices a réfléchir davantage et les empéchera de réduire ou de
généraliser les artistes sur la base de préjugés. Lindividualité des artistes est supprimée
par la collaboration, mais elle revient sous une forme différente, comme une fiction, lorsque
les spectateurs et les spectatrices réfléchissent a qui a créé les images. Les personnes
qui regardent cet art sont ainsi obligées de penser a une personne qui n'existe pas. Cela
suscite naturellement beaucoup d'incertitude parmi le public, et je suis souvent considéré
comme un monstre a quatre yeux et quatre mains. L'inconnu, I'étranger, est quelque chose
de monstrueux.

Mon existence crée une distorsion d'une certaine logique, de certaines définitions et
catégorisations, je démantele, je réassemble, je recontextualise, je décontextualise. Il y a
aussi quelque chose de dangereux chez le monstre, parce que je suis devenu si puissant,
parce que jeffraie les gens. Je peux faire tout ce que je veux. Mais je ne suis pas dangereux,
méme si l'inconnu effraie souvent les gens. Cependant, je souffre aussi de cette distorsion,
de cette monstruosité. Je porte tout le poids de I'histoire et la pression politique actuelle.
En tant que monstre, je dévore tout ce que je vois et percois, je n‘ai aucun filtre et je suis
exposé a la réalité ; c'est ma nature. Mais une grande partie de ce que je vois est trop brutale,
indigeste ; si je l'avale, je dois la vomir plus tard.

Au moment ou je vomis ces images non digérées, je deviens un artiste.

Ma double perspective me permet de traverser des mondes qui ne se rencontrent
normalement pas, qui ne sont pas accessibles a tout le monde et qui ne se comprennent
pas. C'est la beauté de mon travail. Je suis comme un chat errant, qui se promene et observe.
Un chat galeux qui se fait battre, griffer et qui se bat dans les rues difficiles. Je suis Mukenge/
Schellhammer.

52

53



Mukenge/Schellhammer
Christ Mukenge, *1988, Kinshasa

Lydia Schellhammer, ¥*1992, Konstanz

Réve tropical (2024)
Installation multimédia, Peinture sur toile, objet vidéo, taille variable

« Réve Tropical » fait partie de la série de travaux “Paysages transmédias (Transmedia
Landscapes)” de Mukenge/Schellhammer, qui est présentée au KFZ Kunst fiir Zukunft
(2024), Art Basel Miami Beach (2024), Laboratoire Kontempo (2025), et a la Fellbach
Triennale (2025). La série porte sur les processus de traduction visuelle entre I'espace
analogique et I'espace numérique et sur les possibilités du médium peinture a I'ere post-
numérique. En termes de contenu, la série se réfere aux intraduisibles linguistiques et
interculturels. Des images numériques sont générées a l'aide de la photogrammétrie et
de programmes de réalité virtuelle, puis projetées dans I'espace analogique par le biais
de la réalité augmentée ou peintes sur toile. Le duo explore les modifications, les ajouts
ou encore les manques qui se transmettent a I'oeuvre lors du processus de traduction
’ ! __ entre I'espace analogique et I'espace numérique. Des entrelacs se créent entre les

it ' ' . IR espaces picturaux, numériques et réels. Les images s'étendent en trois dimensions dans

o gmg¥ B - > I'espace virtuel, imitant dans I'analogique les caractéristiques de la peinture numérique,
"1]! ' ' comme la dimension spatiale, I'animation et le mouvement.« Réve Tropical » aborde le
p ik theme de la commercialisation des récits culturels : le palmier en tant que référence a
des stéréotypes exotiques et les tissus Wax avec des contrefaits refletent les désirs et les
illusions suscités par l'interconnexion mondiale, mais qui restent souvent inaccessibles.
La mondialisation asymétrique définit le Sud comme consommateur final et le Nord
comme pouvoir de définition du luxe et de la réussite. Les tissus traditionnels africains
contrefaits sapent I'exclusivité des marques de luxe occidentales et réinterpretent leur
signification.

Réve tropical (2024)
Multimedia installation, painting on canvas, video object

“Réve Tropical” is part of the Transmedia Landscapes (Paysages transmédias) series
of works by Mukenge/Schellhammer, shown at the KFZ Kunst fiir Zukunft (2024), Art
Basel Miami Beach (2024), Laboratoire Kontempo(2025) and the Fellbach Triennale
(2025). The series deals with the processes of visual translation between the analog and
digital spaces and on the possibilities of the medium of paint in the post-digital era. In
terms of content, the series refers to linguistic and intercultural untranslatability. Digital
images are generated using photogrammetry and virtual reality programs, which and are
then projected into analog space via augmented reality or painted on canvas. The duo
explores the changes, add-ons and omissions that get passed onto the work during the
translation process between analog and digital spaces. Pictorial, digital and real spaces
are intertwined. images extend three-dimensionally into virtual space, mimicking in
analog space the characteristics of digital painting such as spatial dimension, animation
and movement. “Réve Tropical” addresses the theme of the commercialization of
cultural narratives: the palm tree as a reference to exotic stereotypes and Wax fabrics
with counterfeits reflect the desires and the illusions aroused by global interconnection,
but which often remain inaccessible. Asymmetrical globalization defines the South
as the final consumer and the North as the power, which defines luxury and success.
/" Counterfeit traditional African fabrics undermine the exclusivity of Western luxury

i : brands and reinterpret their meaning.

Réve tropical, Multimedia installation, 300 x 250 x 100 cm, Mukenge/Schellhammer, 2025, Photo: Lydia Schellhammer

54 55



Carrie Mae Weems, Afro-Chic (2010), Video Installation, 5 min 30 sec, Vue d’exposition // Exhibition View, Académie des Beaux-Arts Kinshasa,
Photo: Christ Mukenge

56

Carrie Mae Weems
* 1953, Portland

Afro-Chic, 2010
Installation vidéo, 5 minutes, 30 secondes

La pratique pluridisciplinaire de Carrie Mae Weem englobe la photographie, la vidéo, le
texte, l'installation et la performance, a travers lesquels elle interroge le genre, I'histoire,
I'identité, la race et les structures de pouvoir, en examinant souvent les expériences
des communautés noires aux Etats-Unis et au-dela. Dans Afro-Chic, Weems utilise un
objectif ludique et satirique pour critiquer et récupérer les stéréotypes sur l'esthétique
africaine et afro-américaine. Avec des costumes, une chorégraphie et une musique
dynamiques, la piece juxtapose les sensibilités de la haute couture aux références
culturelles africaines traditionnelles, remettant en question la perception qu'a le
spectateur de la beauté, de la marchandisation et de I'expression de soi. Weems utilise
I'hnumour et l'ironie pour célébrer la créativité et la résilience des Noirs tout en abordant
I'interaction complexe de la race, de la culture et de la représentation. Avec Afro-Chic,
elle poursuit sa mission de centrer les récits des Noirs dans I'art contemporain.

Afro-Chic, 2010
Video installation, 5 minutes 30 seconds

Carrie Mae Weems's multidisciplinary practice encompasses photography, video, text,
installation, and performance, through which she explores gender, history, identity,
race, and power structures—often examining the experiences of Black communities in
the United States and beyond. In Afro-Chic, Weems uses a playful and satirical lens to
critique and reclaim stereotypes surrounding African and African American aesthetics.
Through dynamic costumes, choreography, and music, the piece juxtaposes the
sensibilities of high fashion with traditional African cultural references, challenging the
viewer's perception of beauty, commodification, and self-expression. Weems employs
humor and irony to celebrate Black creativity and resilience while addressing the
complex interplay of race, culture, and representation. With Afro-Chic, she continues her
mission to center Black narratives within contemporary art.

57



Voyage mémoriel (2024)
Installation, Technique photo expérimental sur longue exposition

Botembe Moseka est une photographe dont la pratique artistique se situe a
I'intersection de la tradition et de la modernité en explorant des questions telles que
les rites funéraires et la tradition, le consumérisme et les changements culturels,

ainsi que la mémoire et les valeurs intergénérationnelles. L'ceuvre, qui se compose de
I'architecture d'une maison peuplée de photographies expérimentales et d'un fil rouge
qui trace différentes connexions a travers le temps et I'espace, s'inspire de la maison en
tant que dimension spatiale qui fagonne les identités a travers des histoires collectives
qui transcendent les générations. La maison, en tant qu'espace chargé d'histoires
transmises de génération en génération, généralement par les meres, devient ainsi un
espace de spéculation, de création et de contestation, car elle se situe a l'intersection
des histoires personnelles et collectives.

Voyage mémoriel (2024)
Installation, experimental photographic technique using long exposure

Botembe Moseka is a photographer whose artistic practice lies at the intersection

of tradition and modernity, exploring themes such as funeral rites and tradition,
consumerism and cultural change, as well as memory and intergenerational values.

The work, composed of the architecture of a house filled with experimental photographs
and a red thread tracing different connections across time and space, draws inspiration
from the house as a spatial dimension that shapes identities through collective histories
transcending generations. The house, as a space charged with stories passed down
from generation to generation—often by mothers—thus becomes a site of speculation,
creation, and contestation, as it stands at the intersection of personal and collective
histories.

Voyage Mémoriel, Maite Botembe Moseka Bokoko, long exposure photography, 2025

58 59



THE TEXT AS
PRETEXT: IN SEARCH
OF NEW MEANING IN

THE WORK OF PAPA
MFUMU’ETO 1ER

Dzekashu MacViban

Long celebrated as one of the most influential comic artists in the Democratic
Republic of Congo and across Africa, Papa Mfumu’Eto’s work in comics has often
eclipsed his reputation as a painter. Yet, to view these two facets of his practice
in isolation is to miss a deeper continuity that runs through his body of work. His
paintings and comics share a visual language, thematic concerns, and, perhaps most
crucially, a distinct textuality that complicates the relationship between word and
image. Through an exploration of his artistic strategies, this essay uncovers a world
where text does not merely accompany visuals—it competes with, dominates, and
sometimes entirely displaces them.

Sometime in 1990, Papa Mfumu’Eto, the self-declared “his majesty, the enigmatic
emperor, Papa Mfumu'Eto the First, cartoonist and high priest of painting popular
mystico-African religio-secrets,” started a one-man guerrilla publishing empire on
the streets of Kinshasa. Rumor has it that “Nguma a meli mwasi na kati ya Kinshasa”
("Boa swallows woman in Kinshasa"), the first in his low-cost comic series titled
La Revue Mfumu'Eto, written in Lingala, sold more than 10,000 copies in one day,
out-selling the Bible, and eventually went on to sell 100,000 copies. It is said that
in the days leading to this publication, Papa Mfumu'eto’s then printer kept him in a
comfortable, distraction-free room for the whole day, providing him only with food and
water in order for Papa Mfumu’eto to produce the said comic. Due to the anticipation
and demand, while the comic was being printed at the Marche Centrale in Kinshasa,
gendarmes were called in to ensure that the printer was not overrun by impatient
audiences or Mfumu’Etophiles, as they are sometimes called. To what degree the
story of Papa Mfumu’Eto’s rise to fame is true or not is irrelevant. What matters is that
his oeuvre was the talk of the town, the beginning of a discourse which questioned
the unquestionable as readers interpreted this “snake-like figure spewing out dollars
to be Mobutu, the head of state, long rumoured to combine money, women, and

m

sorcery with power.

Beyond the self-proclaimed majesty and rumours, Papa Mfumu’Eto’s early comics
were satirical, layered with sympathy for the underdog. On the surface, these tiny
sixteen-paged comics explored what the city was gossiping about, offering social

1 Nancy Rose Hunt. The Emperor of Kinshasa’s Street Comics. Chimurenga: Corpse Exhibition and Older
Graphic Stories. 2016

60

commentary, oftentimes anticipating stories before they became the talk of the town,
but a deeper reading unveils how these comics challenged hardship and societal
angst with laughter, often creating catharsis. One can argue here that by challenging
dominant narratives, Papa Mfumu'Eto’'s comics, like that of his contemporaries on
the African continent, were part of the decolonial movement by deconstructing the
singular narratives that were prevalent in nascent nation-states. Mattia Arioli argues
that “by connecting comics to the broader social contexts in which they originate,
circulate, and are consumed, scholars have shown how this hybrid medium can
effectively tackle contemporary issues and historical events, challenging, contesting
and subverting conventional and mainstream narratives”?

To fully grasp Papa Mfumu’Eto’s artistic world-bending universe, one must move
beyond his comics to consider his paintings, and their relationship to his comics,
through which his distinctive textuality finds new, unrestrained forms. His paintings,
like his comics, usually feature or mention Papa Mfumu'Eto himself within different
narratives, either as an omniscient observer, participant or commentator, reflective
of how Papa Mfumu'Eto talks about himself in the third person. Often working
with acrylic paint on canvas, Papa Mfumu'Eto produces paintings in different sizes
which feature bold colors and sprawling text that disrupt traditional compositional
hierarchies. One can argue that the context and use of lettering or text forms a crucial
part of Papa Mfumu'Eto’s identity as a visual artist. While the text in his comics is
well contained within dialogue boxes, the lettering in his paintings usually has no
such confines and occupies as much space as possible, creating a distinct visual
identity for his paintings. His paintings often explore similar themes as his comics,
from spirituality, social commentary, the occult, to ancestral forms of knowledge. It is
important to point out that Papa Mfumu’Eto’s work often pushes its own boundaries,
as with the painting Ko Vuandela Sani (2018), which contains free-flowing lettering in
french at the top of the canvas that serves as a commentary on the title in Lingala,
the thoughts of a woman who is part of a group ceremony in a thought bubble,
and a bottom text that serves simultaneously as a footnote and signature. Another
example can be found in Kanzenzenze Kalengila (2025), a painting that revisits a
historical moment through the memory of a melody, a melody so anchored in the
Congolese collective memory that the content of the words--lyrics sung by children,
and parents alike, as depicted on the painting--is secondary, given that children
across generations memorized the song in a language they didn't understand. In
addition to the spiritual dimension that the work evokes, one notices three blocks of
lettering that occupy almost half of the painting, as if the textual and visual elements
seem to be competing for attention.

Taking as a departure point “the text as pretext’, a maxim often quoted by Papa
Mfumu’Eto, layers of meaning can be construed by unravelling the dichotomies that
are central to Papa Mfumu’Eto’s work, dichotomies such as French/Lingala; visual/
textual; real/unreal; written narratives/unwritten narratives. The above dichotomies
can be summed up into a single, main dichotomy, which is that of the conflict
between the visual and the textual, a conflict that is most noticeable in his paintings,
where the text, usually more than one of the following: title, footnotes, narratives,
explanations, self-referencing, dialogue box, seems to crush the images/visual
aspects of the painting.

2 Arioli, M. Documenting De-colonial Practices through Comics: Joe Sacco’s Paying
the Land. DIVE-IN - An International Journal on Diversity and Inclusion, 2(2), 51-78. 2023

61



The lettering demands as much, if not more, attention than the images, creating
an unsettling and unique experience where the painting subtly hints at how to be
engaged with.

One entry point to understand the idea of text as pretext in Papa Mfumu'Eto’s work,
is first to understand “pretext” as a reason given in justification of a course of action
that is not the real reason. With this in mind, and given that lettering is the most
constant aspect of Papa Mfumu’Eto’s work, with some of his works devoid of visuals
or images, one could infer that the visual elements of his paintings serve as a decoy
whereas the core of his work is the text. The fact that the text is noticed in second
position, after a contemplation of the visual elements, creates the perfect opportunity
for Papa Mfumu'Eto to explore hidden and expansive layers of meaning in his work
through texts. A political dimension to this can be traced to early comics by Papa
Mfumu'Eto’s, which often interloped multiple layers of meaning, depending on what
one focuses on in the comics, from social commentary, metaphysical explorations
and political innuendo, as a way to simultaneously entertain, intrigue and avoid
censorship.

Another entry point is to consider “pretext” as both “pre-text” and “pretexts’,
drawing from Jacques Derrida’s method of “différance” which plays with French
homophones “différance” and “différence’, as a way to analyze how signs (words,
symbols, metaphors, etc) come to have meanings from its relationships with other
signs. Through this framework, one can extrapolate that “pre-text” in this context can
signify that the visual serves as precursor of a text, preparing the way for the text,
which in turn carries layers of meaning, or the visual aspect serves as a metatext,
offering clues as to how the painting could be interpreted. These could be pushed
even further, if one considers the words of Alex Scott® who points out that “a pre-text
may also be a “pre/text,” or a text that plays the role of both pre-text and pretext.
Insofar as it is a pre/text, a pre-text is first and foremost a text, possessing its own
kind of textuality.’

This interplay between visual and textual elements is not a simple matter of aesthetic
experimentation; it is a mode of resistance and survival. In placing overwhelming
textual content within the traditionally image-dominated space of painting, Papa
Mfumu'Eto is not merely innovating form, he is reconfiguring how information,
memory, and subversion are carried and transmitted. The visual becomes a stage,
not only for spectacle, but for decoding.

The signifiers of language in Papa Mfumu’Eto’s work are therefore closely linked but
also detached from the non-verbal visual language of the work, blurring boundaries
in ways that are still being unravelled. Edgar Morin* reminds us that “boundaries are
always blurred, they are always interferences, it follows that it is not by the boundaries
that we can define (...) important things but by their heart” At the heart of Papa
Mfumu'eto’s oeuvre lies an unresolved question: in a world where text can overtake
the image, where meaning is layered and often ambiguous, how do we read? His work
resists easy classification, constantly shifting the center of interpretation. Whether
through satire, mysticism, or formal experimentation, Papa Mfumu'Eto invites us not
only to look, but to read, and to question the very act of reading itself.

3 Alex Scott. "Pre-texts and Pretexts”
https://philosophyreaders.blogspot.com/2015/09/pre-texts-and-pretexts.html/
4 Edgar Morin, cited in Relation Théorie / pratique dans la formation et la recherche en didacti

que des langues étrangeres (acte du 4eme colloque international ACEDLE du 16, 17 Nov. 1995)
*translation of quote into English by me.

62

Papa Mfumu'eto 1er
*1963, Matadi

Kanzenzenze Kalengila (2025)
Peinture acrylique sur toile, 75,5 x 106,5 cm

Ce travail porte sur la chanson pour enfants « Kanzenzenze Kalengila », un conte
congolais en kimbundu, une langue bantoue. La berceuse est trés connue et répandue

a Kinshasa, mais tres peu de gens connaissent la signification des mots, car la langue
kimbundu est principalement parlée en Angola. Papa Mfumu’eto 1er s'interroge

sur la maniére dont les gens chantent une chanson sans se poser la question de la
signification des mots. Une chanson voyageuse qui a été et est chantée pour les enfants
depuis des générations. Une mélodie tellement ancrée dans la mémoire collective que le
contenu des mots est secondaire.

Kanzenzenze Kalengila (2025)
Acrylic painting on canvas, 75,5 x 106,5 cm

This work is based on the children's song “Kanzenzenze Kalengila’, a Congolese tale

in Kimbundu, a Bantu language. The lullaby is very well-known and widespread in
Kinshasa, but very few people know the meaning of the words, as the Kimbundu
language is mainly spoken in Angola. Papa Mfumu'eto 1er questions the way people sing
a song without questioning the meaning of the words. A travelling song that has been
and is sung to children for generations. A melody so ingrained in the collective memory
that the content of the words is secondary

63



§

R - fjPATUP

s L e
> " 5 {
T

¥ YA A PEINE Q

RANZENZENZE KALENGILR Y

o O ERs 1€5 ANNEES 1950 ETMEME PLUS AVANT ENCORE AN DES C

TES POPULAIRES DE KINS#A 34,

‘PARCELLES NETAIENT PAS CLOTUREES LES ENFANTS SE REUNISSAIENT PAR PETITS GROUPES FOUR JOUER €T S AMUSER 2% LA MAJORITE n€ES

CHANTONANT

CERTAINES CHANSONS PARTICULIERES PRRIMIS CES MELODIES SINGULIERES Il YA KANZENZENZE KALENGILA'QUI SE CHANTAIT EN UNE LANGUE TOTALEMENT
 AKINSHASA ET EN RD CONGO MAIS LES ENFANTS ETLES ADULTES NE SE RENDAIENT PAS COMPTE DECES ANOMALIES .

ALORS CET TE MYSTERIEUSE LANGUE NE LEUR ETAIT-ELLE PAS COMMUNIQUEE PAR DES ENTITEES COSMIQUES VENUES DUN AUTRE

PLAN D’EXISTENCE?

-

{gKANZENZENZE?‘KALENGMA;}%}«E%Q K'iTct»LQTC-'fm‘i‘”mxo‘m (o

’ ":v oy oifh -

: IKILAK A ity
MWAN'A KITOLOTO E 7L LEBONE Lo o oaE ] |
¢ LELO MA-SESE aBonW’-“”Egése KANGA LIKOLO T IF .. -

=

ATYU MA SESE MA-

LQUE 5 ﬁNNé €5 (5 ETRES \VIVANT DANS UNE AUTRE DIMENS/ON

. . -

CRASER L’IMAGE IL EST ALUS A LAISE ...

s

= T P M 3 2 reu o = i S 4 WL P

64

Pi KALENGILAEEE L BAKAKA sANGO! LOKULA KALENGESMWANA KiToLaT@‘ﬂ‘f 2

WANEEE( ], KiToLOTO f&:ﬁ

SPIRITUELLE, N'AVAIENT-IL5 PAS AJOUTE LES PAROLES” = > +
N LANGUE LINGALA 2 . OHHH TEXTE COMME PRET EXTE?OUI...POUR PAPA MFUMU'ETO 1R QUAND LE TEXTE SEMBLE :

65

Kanzenzenze Kalengila (2025), Peinture Acrylique sur toile, 75,5 x 106,5 cm, Papa Mfumu'‘eto Ter



LE TEXTE COMME
PRETEXTE:ALA
RECHERCHE D'UN
NOUVEAU SENS
DANS L' EUVRE DE
PAPA MFUMU'ETO
1ER

Dzekashu MacViban

Longtemps célébré comme I'un des artistes de bande dessinée les plus influents
de la République démocratique du Congo et de toute I'Afrique, Papa Mfumu’Eto est
souvent plus connu pour son travail dans la bande dessinée que pour sa réputation
de peintre. Pourtant, considérer ces deux facettes de son travail séparément revient
a passer a c6té d'une continuité plus profonde qui traverse I'ensemble de son ceuvre.
Ses peintures et ses bandes dessinées partagent un langage visuel, des themes
communs et, peut-étre plus important encore, une textualité distincte qui complique la
relation entre le mot et I'image. A travers une exploration de ses stratégies artistiques,
cet essai dévoile un monde ol le texte ne se contente pas seulement d'accompagner
les images, mais entre en concurrence avec elles, les domine et parfois les supplante
completement.

Au cours de I'année 1990, Papa Mfumu’Eto, qui s'était autoproclamé « Sa Majesté,
I'empereur énigmatique, Papa Mfumu'Eto 1ler, dessinateur et grand prétre de la
peinture mystico-africaine religieuse secrete », a lancé un one-man guérilla empire
éditorial dans les rues de Kinshasa. Selon la rumeur, « Nguma a meli mwasi na kati ya
Kinshasa » (« Un boa avale une femme a Kinshasa »), le premier numéro de sa série
de bandes dessinées a petit prix intitulée La Revue Mfumu'Eto, écrite en lingala, s'est
vendu a plus de 10 000 exemplaires en une journée, dépassant les ventes de la Bible,
pour finalement atteindre les 100 000 exemplaires. On raconte que dans les jours qui
ont précédé cette publication, I'imprimeur de Papa Mfumu'eto I'avait enfermé dans une
piece confortable, a I'abri de toute distraction, ne lui fournissant que de la nourriture
et de I'eau afin qu'il puisse produire ladite bande dessinée. En raison de l'anticipation
et de la demande pendant l'impression de la bande dessinée au Marché Central de
Kinshasa, des gendarmes ont été appelés pour empécher que I'imprimerie ne soit

66

prise d'assaut par un public impatient ou par les « Mfumu’Etophiles », comme on les
appelle souvent. Que la véracité de I'histoire de I'ascension de Papa Mfumu’Eto vers
la gloire soit établie ou non, ce qui importe, c'est que son ceuvre faisait parler toute
la ville, marquant le début d'un discours qui remettait en question l'incontestable :
les lecteurs et lectrices interprétant ce « personnage serpent crachant des dollars
comme étant Mobutu, le chef de I'Etat, longtemps soupgonné de combiner argent,
femmes, sorcellerie et pouvoir »!

Au-dela de la majesté autoproclamée et des rumeurs, les premieres bandes
dessinées de Papa Mfumu'Eto étaient satiriques et empreintes de sympathie pour
les personnes opprimées. A premiére vue, ces bandes dessinées petits formats
de seize pages exploraient les ragots de la ville et offraient un commentaire social,
anticipant souvent les événements avant qu'ils ne deviennent sujets de conversation.
Mais une lecture plus approfondie révele comment ces bandes dessinées relevaient
le défi de confronter les difficultés et 'angoisse sociale par le rire, créant souvent une
catharsis. On peut affirmer ici qu'en remettant en question les récits dominants, les
bandes dessinées de Papa Mfumu’Eto, comme les ceuvres de ses contemporains et
contemporaines sur le continent africain, s'inscrivaient dans le mouvement décolonial
en déconstruisant les récits uniques qui prévalaient dans les Etats-nations naissants.
Mattia Arioli affirme ceci : « en reliant la bande dessinée aux contextes sociaux plus
larges dans lesquels elle natit, circule et est consommée, les chercheurs ont montré
comment ce média hybride peut aborder efficacement les questions contemporaines
et les événements historiques, en remettant en question, en contestant et en
subvertissant les récits conventionnels et dominants? ».?

Pour saisir pleinement l'univers artistique imaginatif de Papa Mfumu'Eto, il faut aller
au-dela de ses bandes dessinées et s'intéresser a ses peintures, ainsi qu'a leur relation
avec les bandes dessinées a travers lesquelles sa textualité distinctive trouve des
formes nouvelles et libres. Tout comme ses bandes dessinées, ses peintures mettent
généralement en scene ou mentionnent Papa Mfumu'Eto lui-méme dans différents
récits, soit en tant qu'observateur omniscient, participant ou commentateur, reflétant
ainsi la maniere dont Papa Mfumu'Eto parle de lui-méme a la troisieme personne.
Travaillant souvent avec de la peinture acrylique sur toile, Papa Mfumu'Eto réalise des
peintures de différentes tailles qui se caractérisent par des couleurs vives et des textes
tentaculaires qui bouleversent les hiérarchies compositionnelles traditionnelles. On
peut affirmer que le contexte et l'utilisation des lettres ou des textes constituent un
élément essentiel de I'identité de Papa Mfumu'Eto en tant qu'artiste visuel. Alors que
le texte de ses bandes dessinées est bien contenu dans des bulles, cela n'est pas
généralement le cas pour les lettres de ses peintures qui occupent autant d'espace
que possible, leur donnant ainsi une identité visuelle distincte. Ses peintures explorent
souvent des themes similaires a ceux de ses bandes dessinées, allant de la spiritualité,
du commentaire social et de I'occulte aux formes ancestrales de connaissance. Il
est important de souligner que le travail de Papa Mfumu’Eto repousse souvent ses
propres limites, comme dans le tableau Ko Vuandela Sani (2018).

1 Nancy Rose Hunt. The Emperor of Kinshasa’s Street Comics. Chimurenga: Corpse Exhibition and Older
Graphic Stories. 2016 (NDLT : Nancy Rose Hunt. Les bandes dessinées de rue de I'empereur de
Kinshasa. Chimurenga: exposition de cadavres et histoires graphiques anciennes. 2016)

2 Phrase traduite par la traductrice

3 Arioli, M. Documenting De-colonial Practices through Comics: Joe Sacco’s Paying the Land. DIVE-IN -

An International Journal on Diversity and Inclusion, 2(2), 51-78. 2023 (NDLT : Arioli, M. Documenter les pratiques

décoloniales a travers la bande dessinée : Payer la terre de Joe Sacco. DIVE-IN - Revue internationale sur la

diversité et I'inclusion, 2(2), 51-78. 2023) - Payer la terre - A la rencontre des premiéres nations des territoires du

Nord-Ouest canadien de Joe Sacco traduit en frangais et édité chez Futuropolis

67



Dans ce tableau, nous avons un lettrage fluide en francais en haut de la toile servant
de commentaire au titre en lingala, les pensées d'une femme participant a une
cérémonie collective dans une bulle, et un texte en bas qui sert a la fois de note de
bas de page et de signature. On trouve un autre exemple dans Kanzenzenze Kalengila
(2025), une peinture qui revisite un moment historique a travers le souvenir d’'une
mélodie ; une mélodie si ancrée dans la mémoire collective congolaise que le contenu
des paroles chantées aussi bien par des enfants que par des parents, comme le
montre la peinture, est secondaire, étant donné que des enfants d'un génération a
une autre ont mémorisé la chanson dans une langue qu'ils ne comprenaient pas.
Outre la dimension spirituelle que I'ceuvre évoque, on remarque trois blocs de lettres
qui occupent pres de la moitié du tableau, comme si les éléments textuels et visuels
semblaient rivaliser pour attirer I'attention.

En prenant comme point de départ « le texte comme prétexte », une maxime souvent
citée par Papa Mfumu’Eto, on peut construire plusieurs niveaux de sens en démélant
les dichotomies qui sont au coeur de l'ceuvre de Papa Mfumu'Eto - les dichotomies
suivantes : frangais/lingala, visuel/textuel, réel/irréel, récits écrits/récits non écrits.
Ces dichotomies peuvent étre résumées en une seule dichotomie principale, celle du
conflit entre le visuel et le textuel, un conflit qui est particulierement perceptible dans
ses peintures, ou le texte, généralement plusieurs des éléments suivants : titre, notes
de bas de page, récits, explications, auto-références, bulles de dialogue, semble
écraser les images/aspects visuels de la peinture. Les lettres exigent autant, sinon
plus, d'attention que les images, créant une expérience unique et déconcertante ou
le tableau suggere subtilement comment s'y plonger.

Pour comprendre l'idée du texte comme prétexte dans l'ceuvre de Papa Mfumu’Eto,
il faut d'abord comprendre le « prétexte » comme une raison donnée pour justifier
une action qui n'est pas la véritable raison. Dans cette optique, et étant donné que
le lettrage est I'aspect le plus constant de I'ceuvre de Papa Mfumu'Eto - certaines
de ses ceuvres étant dépourvues de visuels ou d'images - on pourrait en déduire
que les éléments visuels de ses peintures servent de leurre, et que le coeur de son
travail réside dans le texte. Le fait que le texte soit remarqué en second lieu, apres
une contemplation des éléments visuels, offre a Papa Mfumu’Eto l'occasion idéale
d'explorer les couches cachées et expansives de sens de son ceuvre a travers les
textes. Une dimension politique de ceci peut étre retrouvée dans les premieres
bandes dessinées de Papa Mfumu'Eto, qui mélaient souvent plusieurs niveaux de
sens, selon ce sur quoi on se concentrait dans les bandes dessinées - commentaire
social, exploration métaphysique, allusion politique - pour divertir, intriguer et
échapper a la censure.

Un autre point d'entrée consiste a considérer le « prétexte » a la fois comme « pré-
texte » et « prétextes », s'inspirant ainsi de la méthode de Jacques Derrida, qui
joue avec les homophones frangais « différance » et « différence », afin d'analyser
comment les signes (mots, symboles, métaphores, etc.) acquierent leur sens a partir
de leurs relations avec d'autres signes. A travers ce cadre, on peut extrapoler que le
« pré-texte » dans ce contexte peut signifier que le visuel sert de précurseur au texte,
préparant le terrain pour celui-ci, qui a son tour véhicule plusieurs niveaux de sens,
ou que l'aspect visuel sert de métatexte, offrant des indices sur la maniere dont le
tableau peut étre interprété.

68

On pourrait aller encore plus loin en considérant les propos d'Alex Scott*, qui souligne
ceci : « un pré-texte peut également étre un « pré/texte », c'est-a-dire un texte qui
joue a la fois le role de pré-texte et de prétexte. En tant que pré/texte, un pré-texte
est avant tout un texte, doté de sa propre textualité ».

Cette interaction entre les éléments visuels et textuels n'est pas une simple question
d'expérimentation esthétique ; c’est un mode de résistance et de survie. En placant
un contenu textuel important dans l'espace traditionnellement dominé par l'image
de la peinture, Papa Mfumu'Eto ne se contente pas d'innover dans la forme, il
reconfigure la maniere dont I'information, la mémoire et la subversion sont véhiculées
et transmises. Le visuel devient une scéne, non seulement pour le spectacle, mais
aussi pour le décodage.

Les signifiants du langage dans l'ceuvre de Papa Mfumu’Eto sont donc étroitement
liés, mais aussi détachés du langage visuel non verbal de I'ceuvre, brouillant les
frontieres d’'une maniere qui reste encore a élucider. Edgar Morin® nous rappelle que
« Les frontieres sont toujours floues, sont toujours interférences en déduit que ce
n'est pas par les frontieres que l'on peut définir (...) les choses importantes mais par
leur coeur » Au cceur de l'ceuvre de Papa Mfumu'Eto se trouve une question non
résolue : dans un monde ou le texte peut prendre le pas sur I'image, ou le sens est
stratifié et souvent ambigu, comment lire ? Son travail résiste a toute classification
facile, déplagant constamment le centre de l'interprétation. Que ce soit par la satire, le
mysticisme ou I'expérimentation formelle, Papa Mfumu'Eto nous invite non seulement
a regarder, mais aussi a lire - et a remettre en question I'acte méme de lire.

4 Alex Scott. “Pre-texts and Pretexts”
https://philosophyreaders.blogspot.com/2015/09/pre-texts-and-pretexts.
htm! (NDLT : « Pré-textes et prétextes »
https://philosophyreaders.blogspot.com/2015/09/pre-texts-and-pretexts.html)

5 Edgar MORIN, cité in Relation théorie / pratique dans la formation et la recherche en didactique des
langues étrangeres (acte du 4eme colloque international ACEDLE du 16, 17 Nov. 1995).

69



M.am Gf?ﬁﬁ"ﬂ F’RE TRE .. VOUS AVEZ MEDITE TIUTE LA JOURNEE - N A
NE POURRIEZ-VOUS FAS RELATER VOTRE FASSAGE SUR TERKRE TANS an
LJVRE ? VOTRE ENEAVCE .. VOTRE JEUNESSE FAR EXEMFPLE...

DANS UN MAGMA DE Fuﬂr;m rNTERS!DERaLE NOUS \vaici DANS NOTRE
sySTEME soLth ET EN LINE FRA:_TJQM NE SECONDE
TOUT BASCULE .

MAGNJ’-‘/GUE COMME IDE: £ DEPLZ MOMN TEMBRE EMFENCE JE
JE...ENFIN....OUl TENAIS A ?our PRIX LAISSER LES TRACES
DE MA VIE SUR SUPPORT ARTIS TiCi/E EN BANDES DESSIWEES
LOIN... LOINET PLUS L O DANS £E TEMP.: DE REMOAITER
LE COUR DE MA VIE. DE FAIRE UN VERITABLE
VOYAGE INTEMBPOREL ETDE RECULER MEME
AVANT (MA NAISSANCE

MAIG TE NE COMPRENDS POURQUO! TE VOUSE APPELLE
VENERABLE COMME NT V08 PIEDS NE TOUCHENT FAS

BE Sor

/E‘m E?’fS Vou% /
\ BIENT 7 % “

o JE :54!5 QUE LET ENSF?O!T S:L.ENC:‘EUA’_ f
i ET CES PIERRES FOUS AT TIRENT..Y

TE BAIS LE NRAI POURAUO!.
AL CES PIERRES,CES ROCHES,
CES Cary L OUK... CE SILENOE., . Cr

ouy...JE CONNAIS TouT SUR VOUS.. J’é‘S(//S VOTRE MO INTERIEUR
JE VOUS SUGGERE DE DEBUTER CE RECIT UNIQUE AINSI QUE

CERTANES CHOSES TRES TRES MPORTANTES MAIS QUE vIOUS
REFUE:EZ TOLUTOURS DECRIRE £7 DESSINER OU DE PEM/BFE

JECOMNI:NCERH! A‘Uﬂtu-} DE MAa VEMIE DANS CE MOA/DE & k
AuIgURD HU! . PENDANT QUE JE /

TRAVAILL A8 T'Af W DES IMAGES  (NCROYABLES,

DES COULEURS SUBLIMES, T ETE EN ch//icr AVEC ! '

DES SONS INDESCRIPTIBLES,DES MELODIES INCONNGES | -

DES VIBRATIONS JRREELLES, DES LUMIERES D'UNE i

EE»%‘TE EXTRAGRDINAIRE « - §

BD Autobiographique (2023/2024) Autobiographical comic (2023/2024)

Acrylique, stylo sur papier, collage, aquarelle Acrylic, pen on paper, collage, watercolor

(Travail en cours) (Work in progress)

Jaspe Saphire Mfumu’Eto est connu sous le pseudonyme de « Sa Majesté, 'empereur Mfumu'Eto is known by the pseudonym “Sa Majesté, I'empereur Papa Mfumu'eto 1er” He
Papa Mfumu'eto 1er ». Il fait une distinction claire entre ce personnage de fiction et sa makes a clear distinction between this fictional character and his own person, whom he calls
propre personne, qu'il appelle Fa-Aaaa. Sa bande dessinée autobiographique raconte Fa-Aaaa. His autobiographical comic strip tells the story of Papa Mfumu'eto 1er. The story
I'histoire de Papa Mfumu'eto 1er. Lhistoire commence avant méme la naissance de begins even before Papa Mfumu’eto’s birth, with the creation of the universe, tells of him as an
Papa Mfumu'eto, avec la création de l'univers, parle de lui en tant qu'enfant a naitre, unborn child, then of his birth, growth and experiences into adulthood. In excerpts, Fa-Aaaa
puis de sa naissance, de sa croissance et de ce qu'il vit jusqu'a I'dge adulte. Dans des and Papa Mfumu'eto meet, Papa Mfumu'eto as a supernatural apparition who gives Fa-Aaaa
extraits, Fa-Aaaa et Papa Mfumu'eto se rencontrent, Papa Mfumu'eto comme une the mission of drawing an autobiographical comic strip in which he reveals all the secrets he's
apparition surnaturelle qui donne a Fa-Aaaa la mission de dessiner une bande dessinée never been able to write about. There are currently 12 pages of this comic, and the sequel is
autobiographique dans laquelle il révéle tous les secrets sur lesquels il n'a jamais pu currently in production.

écrire. Il existe pour l'instant 12 pages de cette BD, la suite est en cours de réalisation.

BD Autobiographique, Papa Mfumu'‘eto Ter, Acrylique, stylo sur papier, collage, aquarelle, 2025



Sim Simaro
*1952, Kilumbu

La Belle Fille (2025)
Oil painting on canvas, 172 x 120 cm

Mami Wata and Tati Wata are mythological figures who feature in many stories in the
Democratic Republic of Congo and have thus become one of the best-known motifs in
popular painting. In Kinshasa, mermaids are often considered good luck charms, but
they can also cause great misfortune. Their appearance is associated with financial
wealth and rapid success, which can quickly turn into profound misfortune. Sim Simaro
combines historical myth with everyday events and his own reality. The buyers of his
paintings, European curators, collectors and museum representatives, appear in his
paintings as mermaids and angels. He himself appears as a praying figure, addressing
himself as the prophet Sim Simaro, asking for success. The work “Oh Sim, Oh Sim"
combines Mami Wata, the prayer, with Sim Simaro, a snake, and the all-seeing eye as a
metaphor for his artistic production: the artist’s eye that sees through the world of art,
and his talent as the power to influence it.

La Belle Fille (2025)
Peinture a I'huile sur toile, 172 x 120 cm

Mami Wata et Tati Wata sont des figures mythologiques présentes dans de nombreux
récits en République démocratique du Congo et sont donc devenues I'un des motifs les
plus connus de la peinture populaire. A Kinshasa, les sirénes sont souvent considérées
comme des porte-bonheurs, mais elles peuvent aussi causer de grands malheurs.

Leur apparition est associée a la richesse financiere, au succés rapide, mais qui peut
rapidement se transformer en malheur profond. Sim Simaro associe le mythe historique
a des événements quotidiens et a sa propre réalité. Les acheteurs de ses peintures,

des conservateurs européens, des collectionneurs et des représentants de musées
apparaissent dans ses peintures sous forme de sirenes et d'anges. Lui-méme apparait
sous la forme d'un personnage en priere, qui s'adresse a lui-méme en tant que prophete
Sim Simaro, pour demander le succés. Loceuvre « Oh Sim, Oh Sim » associe Mami
Wata, la priére a Sim Simaro, un serpent et I'ceil qui voit tout comme métaphore de sa
production artistique : I'ceil de I'artiste qui voit a travers le monde de l'art et son talent
comme pouvoir de l'influencer.

73



LABELLEFILLE

HO SIM HO SIM HO SIM

AU NOM DE SIM SIMARD QUE
CETTE BELLE FILLE MAMIWATA ME
PARVIENNE. 0 SIM O FLEUVE CONGO O KAPANGA
N 60 COMMUNE DE KINSHASA.
AMEN 2
AMEN i
AMEN =

La Belle Fille, Sim Simaro, Peinture a huile sur toile/Oil Painting on canvas, 172 x 120 cm, 2025

74 75



SACERYY £ Mohsen Hazrati
WUEREZ -~ A #1987, Shiraz

R e

-

Fal Project (2022 - 2024)
Installation multimédia

Le travail de Mohsen Hazrati explore les processus de liaison entre les littératures
traditionnelles et les technologies numériques. S'inspirant de la bibliomancie, un
processus qui utilise les livres pour prédire I'avenir, I'artiste utilise I'|A comme moyen de
divination, transférant des littératures et des cultures vieilles de plusieurs siécles dans
le monde numérique. Dans Fal Project, la poésie sert de pont entre le passé et l'avenir,
entre la spiritualité et la spéculation et entre les prophéties et les nouvelles perspectives.
S'inspirant du Divan de Hafez, poete persan du XlIVe siécle, l'installation est composée
d'une IA qui génére des mots a partir d'un poéme de Hafez choisi au hasard, qui extrait
des données poétiques existantes en ligne, afin de générer des divinations individuelles
pour les utilisateurs sur la base d'un principe d'IA aléatoire, puis d'interpréter les
résultats pour prédire leur avenir. Conformément a la tradition iranienne, ol une
perruche choisit généralement le vers et ou I'étre humain s'efface dans I'ombre, I'artiste
s'efforce ici aussi de réduire au minimum sa propre influence sur les données et I'lA.

Fal Project (2022 - 2024)
Multimedia installation

Moshen Hazrati's work explores the linking processes between traditional literatures
and digital technologies. Taking inspiration from bibliomancy, a process that uses books
to predict the future, the artist uses Al as a divination tool by transferring century-old
literatures and cultures into the digital world. In Fal Project, poetry acts as a bridge
between the past and the future, between spirituality and speculation, and between
prophecies and new perspectives. Inspired by the Divan of Hafez, a 14th century Persian
poet, the installation consists of an Al generating words from a randomly chosen poem
by Hafez, which extracts existing poetic data online to generate individual divinations for
users based on a random Al principle and then interprets these results to predict their
future. In keeping with Iranian tradition where a parakeet usually chooses the verse and
the human being fades into the background, the artist strives here too to minimize his
own influence on data and the Al.

Mohsen Hazrati, Fal Project, 2022-2024, Screenshots

76 77



Paulvi Ngimbi
*1997 Kinshasa

Poésie érotique (2025)
Installation vidéo et audio, 19 minutes 47 secondes, Banderoles, Sculptures, Affiches

La pratique artistique de Paulvi Ngimbi examine I'intersection de I'art, de la religion et
de la colonialité, en s'inspirant a la fois de I'histoire de I'art européen et des expressions
spirituelles précoloniales pour remettre en question les définitions du sacré et du
profane. S'inspirant de la spatialité croisée de la maniére dont différents espaces se
réapproprient les influences des uns et des autres, du sacré au profane, Poésie érotique
étudie des thémes qui sont au cceur des églises de réveil en démantelant leur lexique,
leur communication et leur identité d'entreprise. Ces thémes sont réappropriés et
superposés avec une nouvelle signification a I'aide de l'intelligence artificielle, qui
repousse simultanément les limites de I'ceuvre et déméle ses couches de signification.
Combinant des sculptures, des affiches fabriquées a partir d'lA inspirées d'affiches
réelles, des ceuvres vidéo et audio et des banderole, Poésie érotique crée un nouveau
lexique qui invite le public a réfléchir plus profondément aux frontieres entre le profane
et le sacré et a la maniere dont les deux espaces se réapproprient I'un l'autre.

Poésie érotique (2025)
Video and audio installation, 19 minutes 47 seconds, Banners, Sculptures, Posters

Paulvi Ngimbi's artistic practice examines the intersection of art, religion and coloniality,
drawing on both European art history and pre-colonial spiritual expressions to
challenge definitions of the sacred and profane. Drawing on the intersecting spatiality
of how different spaces reappropriate each other’s influences, from the sacred to the
profane, Poésie érotique examines themes that are central to revivalist churches by
dismantling their lexicon, communication and corporate identity. These themes are
reappropriated and layered with new meaning with the help of artificial intelligence,
which simultaneously pushes the boundaries of the work and unravels its layers of
meaning. Combining sculptures, Al-crafted posters inspired by real posters, video and
audio works and banners, Poésie érotique creates a new lexicon that invites audiences
to think more deeply about the boundaries between the profane and the sacred, and
how the two spaces reappropriate each other.

Poésie €érotique, Paulvi Ngimbi, Installation vidéo et audio, Vue d'exposition Académie des Beaux Arts, 2025, Photo : Sam Bosingwa

78 79



Poésie érotique, Paulvi Ngimbi, Installation vidéo et audio, Vue d’exposition Académie des Beaux Arts, 2025, Photo : Lydia Schellhammer

80




FROM A KONTEMPO
PERSPECTIVE

Serge Matuta

« African languages need to transit from orality to literacy if greater and more
beneficial use is to be made of them. »' Kwesi Kwaa Prah

The theorisation of art is a major sociocultural issue in the Democratic Republic of
Congo, where orality remains the main vehicle for the transmission of knowledge and
critical reflection on the history of local art. The almost glaring absence of writings and
books devoted to artistic practices, as they have been redefined since independence
and, more particularly, after the fall of Mobutu, accentuates this dependence on orality.
However, this oral transmission is not limited to the dissemination of knowledge; it
also constantly influences changing artistic practices. In this context, orality appears
as a pragmatic and accessible means of research for the long-term archiving of
artistic narratives.

During my research, | had to meet several people (artists, art critics, etc.) who still
hold valuable knowledge about the postcolonial changes that the Congolese art
scene, and the Kinshasa scene in particular, has undergone over time and space.
These encounters proved to be important, and the stories that emerged from them,
even more vivid.

| would particularly like to express my deep gratitude to Eddy Masumbuku, who
passed away a few months before this text was completed. His energy and tireless
desire to pass on knowledge were invaluable sources of support for me.

Contemporary art, an artistic movement that emerged in the West in the second
half of the 20th century and was supposed to reflect a mode of production and
cultural thinking specific to that region, was adopted and adapted once it migrated to
Africa, particularly to Kinshasa at the beginning of the 21st century. In a dynamic and
constantly changing art scene, lexical and terminological distortions and adaptations
became the norm. For example, the term “contemporary” became “"Kontempo.?” Other
terms underwent a similar process, such as “curator” becoming “Kirata." It should be
noted that these transformations are not just limited to lexical and terminological
aspects. They also affect the epistemology of concepts, which evolve according to
the local context of production. According to Edouard Glissant, a distinction must be
made between language, as a means of expression, and language, as “the form of
expression (the collective attitude toward the language used)"?

1 Cf. Kwesi Kwaa Prah, The language of development and the development of language in Contemporary
Africa, Applied Linguistics Review, January 2012, p. 05.

2 Cf. Jean Kamba, « L'évolution des arts plastiques congolais et le vocabulaire de jeunes artistes de
Kinshasa, Les annales de I'’ABA, n°07, janvier 2019, p. 117-118. (In French)

3 Edouard Glissant, Caribbean Discourse: Selected Essays, University of Virginia Press,

United States, 1999, translator: Michael Dash.

82

Ngungi wa Thiong'o, in Decolonising the Mind, emphasises that a language, by its
universality, cannot fully convey a specific culture.*

For him, this transmission can only take place through its particularity as the language
of a specific community with its own history. In the city of Kinshasa, the encounter
between language and speech leads to a linguistic transcendence, integrating
worldviews, cultural experiences, and social codes.

This linguistic transcendence is in fact a way of deconstructing certain Western
productions and redefining them according to local dynamics. Kontempo, far from
being a simple artistic movement, is steeped into the city and embraces its tensions,
contradictions, and changes. It can never be fully grasped because it is always
shifting, always evolving. Many recognise it; few can define it with precision as it
seems to embody the elusive identity of Kinshasa itself.

To understand the roots of this movement, we must go back to the late 1990s, a
time when academicism was being called into question. Art critic Badibanga ne
Mwine spoke of “rebellion” to describe the Libristes’ refusal to adhere to classical
canons.® Driven by an innovative, experimental, and multidisciplinary approach to art,
Librisme took shape with artists such as Francis Mampuya, Eddy Masumbuku, and
Germain Kapend, who sought to shake up the established order. In 2001, during their
first series of exhibitions at the Centre Culturel Francais (now the Institut frangais
de Kinshasa), Eddy Masumbuku made a gesture that marked a turning point: he
introduced a medium that was still unknown to the general public in the DRC, without
really dwelling on how it was called.t

This act, which turned out to being an artistic performance, breaks with the tradition
of classical mediums such as painting, sculpture, and ceramics. The body is now seen
as a powerful means of expressing lived experience, as well as a tool for formal and
aesthetic investigation.” Furthermore, as Kossi Efoui wrote in the foreword to Sony
Labou Tansi's Encre, sueur, salive et sang®, naming something correctly amounts to
“introducing doubt."® What matters is not so much the designation of the act, but its
execution, its presence, its capacity to break with the past.

However, rupture doesn't eliminate historical continuity, rather, it brings to it
something different®. A broader question then arises behind this approach: does
rebellion necessarily imply a break from the existing system?

The history of art in the Democratic Republic of Congo is marked by a constant
tension between rupture and continuity. Modern art, as it developed from the 1970s
onwards, remains deeply influenced by the policy of “return to authenticité” introduced
by President Mobutu." This policy encouraged artists to draw on the symbolism of
the pre-colonial past in an attempt to reclaim their identity. However, in seeking to
free itself from colonial influence, it paradoxically froze art in a retrospective posture.
Despite this attempt at emancipation, colonial influence is still present.

4 Ngungi wa Thiong’o, Decolonising the Mind: The Politics of Language in African Literature, Zimbabwe
Publishing House, Harare, 1987, p.15.
5 Cf. Célestin Badibanga ne Mwine, « Regards croisés Kinshasa-Lubumbashi La peinture kinoise », Letter

from the Wallonia-Brussels delegation in the Democratic Republic of Congo, Kinshasa, 2002.
Masumbuku, interview with the author, November 21st, 2023.

Sally O’Reilly, Le Corps dans I'art contemporain, Thames & Hudson, Paris, 2010, p. 07-08.

Note from the translator: this collection of essays hasn’t to date been translated into English

Sony Labou Tansi, Encre, sueur, salive et sang, Seuil, Paris, 2015, p. 11 - translation by the translator
Angéle Kremer-Marietti, Michel Foucault : archéologie et généalogie, LGF - Livre de Poche,

Paris, 1985, p.10.

11 Cf Sinzo Aanza, « Et maintenant que fait-on ? », Kinzonzi Kinshasa-Berlin, 2022, pp. 15-19.

© 0 NO®

—
(=)

83



Thus, the Zairean avant-garde, considered by some “masters” of academicism to be
the greatest postcolonial artistic movement, attempted to break free from colonial
legacy while remaining attached to Hellenic canons.” Roger Botembe, with his trans-
symbolism, tried to overcome this tension by exploring the semiotics of pre-colonial
symbols™ Even the Libristes, despite their desire to break away from “the art of
authenticité,’ engaged in a certain continuity by exploiting pre-colonial symbolism.
Cryptic representations of masks can be seen in the work of Francis Mampuya.

In this regard, Professor Henri Kalama Akulez believes that “while the use of
authenticité was an affirmation of ‘Bantu’ identity, it remains true that the leaders
of this ideology exaggerated its application, stifling the momentum of creation and
imagination beyond the established canon."

Kontempo really took off with the generation of the Eza Possible collective. At the time,
this collective was mainly composed of students from the Academie des Beaux-Arts de
Kinshasa, and it included Pathy Tshindele, Kura Shomali, Eddy Ekete, or lviart Izamba.
After the fall of Mobutu and the re-establishment of some international partnerships, a
collaboration with teachers from the Haute Ecole des Arts du Rhin (Strasbourg), such
as Jean-Christophe Lanquetin, had these students exploring new perspectives™. It
was from this collaboration that an approach seeking less confrontation but a blurring
of boundaries between art and public space began to emerge on the art scene in
Kinshasa. If the Libristes had engaged in a “rebellion” against the codes established
by academicism, Eza Possible explored a fusion between creation and its immediate
environment through the decompartmentalization of artistic expression. Projects
such as Kinshasa Wenze Wenze (2003) and Scénographies Urbaines (2006-2007)
testify to this desire to use the city as a space for reflection and artistic intervention.'®

What was evident in these projects was the distancing from the path laid out by the
Libristes. There was also an unequivocal sociopolitical exploration of space through
performances, art installations, and happenings. However, Francis Mampuya laments
what he calls a “language complex,’ noting that several players on the local art scene
talk about Kontempo without mentioning Librisme, even though it was its embryonic
stage.” Even more surprising, Pathy Tshindele, then president of Eza Possible, now
seems to be distancing himself from Kontempo, as if disenchanted.®

This profound shift in the way art was conceived in the early 2000s highlights an
essential difference between modern art, as conceived under the Mobutu regime,
and Kontempo. The former feeds substantially on a fleeting past and an almost frozen
authenticity, while the latter is fully rooted in its time, questioning the present and
challenging the viewer on contemporary socio-political and cultural issues. Whereas
the “art of authenticité” constructs a narrative that invokes the past as a reference,
Kontempo favors a practice that interacts with reality in the making, questioning its
own relationship to time and space.

12 Pemba and Makiese, interview with the author, March 24th, 2025

13 Mampuya, interview with the author, January 09th, 2024.

14 Cf. Henri Kalama Akulez, "Le paradigme « Art Africain » : de l'origine a sa physionomie actuelle”,
Artl@s Bulletin7, 2018, pp. 19-30.

15 Tumba, interview with the author, January 25th, 2024.

16 Izamba, interview with the author, January 13th, 2024.

17 Mampuya, interview with the author, January 09th, 2024.

18 Tshindele, interview with the author, January 11th, 2024.

84

In this perspective, the relationship to space becomes fundamental, as artists
express a deep desire to create together, to simply do. The means, the places, the
unanswered questions are irrelevant. This dynamic is particularly evident in the
curatorial approaches of numerous exhibitions and artistic events, such as: Toko
Kende Wapi? (SADI), Tozo Kende Wapi? (SADI), Toko Zela Lobi Te (Yango Biennale),
Kokende Liboso Eza Kokoma Te (Laboratoire Kontempo), etc.

These approaches, countless and constantly evolving, contribute to an active
reinterpretation of the city’s urban space and its art scene.

In Kinshasa, spaces for creation and reflection are not limited to academic institutions
- they move around and reinvent themselves in often informal spaces. One of the
most emblematic examples of this dynamic is the Espace Akhenaton, initiated by
Badibanga ne Mwine in 1988. From 1997 onwards, “this non-academic space offered
artists, and particularly Libristes, a place for critical but free debate, conducive to the
evolution of their creative approach."®

The most recent example to date is Carré or Noyau. Closed a few years ago after an
institutional reform, this space, located within the walls of the Académie des Beaux-
Arts, served as a place of experimentation for many collectives and artists who have
marked the history of contemporary art in Kinshasa.?® A real catalyst for the local art
scene, it functioned as a squat where students, young graduates, and other artists
(undergoin?') found not only a place to live but also a space for networking.

These alternative spaces, less constrained by academic norms, give artists the freedom
to express themselves more freely in a more spontaneous setting and to learn from
others through open exchange. Space is no longer perceived as a predefined and
fixed entity, but as a resource for action, which is shaped and configured according
to that action.??

Today, these places are becoming scarce. Artists sometimes meet in bars, around
meals and spontaneous discussions. But while these encounters retain a certain
conviviality, they no longer allow for true intergenerational transmission. The break
between old and new seems real and is creating a fragmentation that makes it more
difficult for young artists to emerge and assert themselves.

Ultimately, these informal places, although on the margins of official structures, have
been—and still are—essential centers of creation, research, and transmission.

It remains to be seen whether these dynamics will be able to renew themselves,
or whether other forms and languages will emerge in turn to question the shifting
contours of artistic creation in the Democratic Republic of Congo.

19 « Espace Akhenaton », Badibang’Art, consulté le 18 mars 2025,
https://www.badibangart.com/Espace%20 Akhenaton/#. (In French)

20 Sorana Munsya, Christ Mukenge and Lydia Schellhammer, « Briser la structure », e-flux Architecture,
20 décembre 2023,
https://www.e-flux.com/architecture/interdependence/580217/shattering-the-structure/. (in French)

21 A distortion of the English word “underground,” which, in the Kinshasa context, refers to both a resilient
artist and someone in a precarious situation, often homeless.

22 See L. Mondanda, « Espace, langage, interaction et cognition : une introduction », Intellectica Revue de

I’Association pour la Recherche Cognitive, Janvier 2005, p. 02. (In French)

85



*2000, Kinshasa
(Hommage Eddy Masumbuku)
*1965, Bandundu

Quéte de I'oubli (2025)
Collage papier, aspersion du café sur papier, poésie, photo
260 x125cm

Ce travail rend hommage a Eddy Masumbuku et explore son univers complexe, un
univers fagonné par un soleil parfois capricieux, mais toujours prét a éclairer les autres.
Cettevexploration se déroule sous une tension entre passion et désenchantement,
lumiere et ombre. Toute cette complexité s'exprime a travers un mélange de poésie,
d'oralité et d'images d'archives. A travers cette démarche, ce travail nous invite a
réfléchir sur la fragilité des frontieres entre l'intime et l'universel. Lusage des images
d'archives, par exemple, n'est pas seulement un retour sur le passé, mais une maniére de
réinterroger notre relation au temps et a la mémoire.

Quéte de I'oubli (2025)
Paper collage, coffee splattering on paper, poetry, photography
260 x 125 cm

This work pays tribute to Eddy Masumbuku and explores his complex universe — a
world shaped by a sometimes capricious sun, yet always ready to illuminate others.
This exploration unfolds under a tension between passion and disillusionment, light and
shadow. All this complexity is expressed through a blend of poetry, orality, and archival
images. Through this approach, the work invites us to reflect on the fragile borders
between the intimate and the universal. The use of archival images, for example, is

not merely a return to the past, but a way of re-examining our relationship to time and

memory.
ot B OR ,
{ e
& A
_\’ ]
oy XF i
‘__r'-'.n -
« \.I
L x-.v X N
g - e
ke
Wi d
v vy
A .
s R ¢
[. I". >
s et \Qq’:’ ¥ ‘:’ R ) )
el ' . { 4 Serge Matuta, Quéte de I'oubli, 2025, detail

b 3 g7



Nada Tshibwabwa
*1990, Lubumbashi

Singa ya libota ebenda naka mais etakanaka te (2024/2025)
(Le lien de la famille se tire mais ca ne se coupe jamais) (2024/2025)
Serie de 13 oeuvres (huile sur toile et dessin sur papier)

Dans son travail, Nada relie les pratiques ancestrales aux pratiques sociales et les
réinvente en y infusant sa propre imagination pour créer des contre-récits qui repensent
les relations de pouvoir, les réves et I'anthropomorphisme. Lexposition présente des
dessins et des peintures réalisés entre 2022 et 2024. Les réves nocturnes de |'artiste
sont souvent le point de départ de ses dessins et peintures. Outre les scénes révées,
I'artiste choisit souvent les animaux et la nature comme motifs, il y voit un lien avec le
monde des ancétres. C'est un jeu avec des motifs qui sont chargés de métaphores,
souvent avec une signification spirituelle (par exemple, la chouette, oiseau nocturne est
un signe de malheur, le coq est utilisé comme sacrifice dans les rituels, ou le gardien
des esprits). Ce sont des histoires et des scenes de mondes intérieurs, de réves et de
mondes spirituels que Nada utilise pour ajouter du sens et de la profondeur alors qu'il
crée de nouveaux récits sur les mondes physique et spirituel.

Singa ya libota ebenda naka mais etakanaka te (2024/2025)
(The family bond can be pulled but never break) (2024/2025)
Series of 13 works (oil on canvas and drawing on paper)

In his work, Nada links ancestral practices to social practices and reinvents them by
infusing his own imagination to create counter-narratives that rethink power relations,
dreams and anthropomorphism. The exhibition features drawings and paintings created
between 2022 and 2024. The artist’s nocturnal dreams are often the starting point for his
drawings and paintings. In addition to dream scenes, the artist often chooses animals
and nature as motifs, seeing in them a link with the world of ancestors. He plays with
motifs that are loaded with metaphors, often with spiritual significance (for example, the
owl, a nocturnal bird, is a sign of misfortune, the rooster is used as a sacrifice in rituals,
or the guardian of spirits). These are stories and scenes from inner worlds, dreams and
spiritual worlds that Nada uses to add meaning and depth as he creates new narratives
about the physical and spiritual worlds.

Singa ya libota ebenda naka mais etakanaka te, Nada Tshibwabwa, serie de 13 oeuvres, 2024/2025

88 89



SOUS LANGLE DU
KONTEMPO

Serge Matuta

African languages need to transit from orality to literacy if greater and more beneficial
use is to be made of them. Kwesi Kwaa Prah?

La théorisation de I'art constitue un enjeu socioculturel majeur en République démo-
cratique du Congo, ou l'oralité demeure le principal vecteur de transmission des con-
naissances et des réflexions critiques sur I'histoire de I'art local. Labsence, presque
aveuglante, d'écrits et d'ouvrages consacrés aux pratiques artistiques, telles qu'elles
se sont redéfinies depuis l'indépendance et, plus particulierement, aprées la chute de
Mobutu, accentue cette dépendance a l'oralité. Toutefois, cette transmission orale ne
se limite pas a diffuser des savoirs : elle influe également sur les pratiques artistiques
en constante mutation. Dans ce contexte, |'oralité apparait comme un moyen de re-
cherche pragmatique et disponible pour archiver durablement les récits artistiques.

Durant mes recherches, j'ai di aller a la rencontre de plusieurs personnes (artistes,
critiques d'art, etc.) qui détiennent encore des savoirs précieux sur les mutations
postcoloniales que la scene artistique congolaise, et kinoise en particulier, a connues
dans le temps et dans I'espace. Ces rencontres se sont avérées importantes, et les
récits qui en ressortent, plus vivants.

Je tiens a exprimer, de maniére particuliere, ma profonde gratitude envers Eddy Ma-
sumbuku, disparu quelques mois avant l'aboutissement de ce texte. Son énergie et
sa volonté inlassable de transmettre ont été pour moi d'un soutien inestimable.

L'art contemporain, mouvement artistique apparu dans la seconde moitié du XXe
siecle en Occident, de surcroit censé traduire un mode de production et de pensée
culturelle propre a cette région, a été adopté et adapté une fois migré vers I'Afrique,
a Kinshasa particulierement au début du XXle siécle. Dans une scéne artistique dy-
namique et en constante mutation, des déformations ou des adaptations lexicales
et terminologiques se sont imposées. Ainsi, par exemple, le terme « contemporain »
est devenu « Kontempo ».2 D'autres termes ont subi un processus similaire, comme
« curateur » devenu « Kirata ». Il convient de souligner que ces transformations ne
se limitent pas a I'aspect lexical et terminologique. Elles touchent aussi a I'épistémo-
logie des concepts, qui évoluent en fonction du contexte local de production. Selon
Edouard Glissant, il faut distinguer la langue, en tant que moyen d'expression, du
langage, qu'il définit comme « le mode d'expression, l'attitude collective vis-a-vis de
la langue utilisée ».* Ngungi wa Thiong'o, dans Decolosing the Mind, souligne qu’une
langue, par son universalité, ne peut pas totalement transmettre une culture spécifi-

1 « Les langues africaines doivent passer de l'oralité a I'alphabétisation pour pouvoir en tirer un usage
plus large et plus bénéfique. » Traduction de l'auteur

2 Voir Kwesi Kwaa Prah, The language of development and the development of language in Contemporary
Africa, Applied Linguistics Review, January 2012, P5

3 Voir Jean Kamba, L'évolution des arts plastiques congolais et le vocabulaire de jeunes artistes
de Kinshasa, Les annales de 'ABA, n°07, janvier 2019, p. 117-118.

4 Edouard Glissant, Le discours antillais, Gallimard, Paris, 1997, p. 237.

90

que.® Pour lui, cette transmission ne peut s'opérer qu'a travers sa particularité en tant
que langue d'une communauté spécifique ayant sa propre histoire. Dans la ville de
Kinshasa, la rencontre entre la langue et le langage débouche sur un dépassement
linguistique, intégrant visions du monde, expériences culturelles et codes sociaux.

Ce dépassement linguistique constitue en réalité une maniere de déconstruire cer-
taines productions occidentales et de les redéfinir selon les dynamiques locales. Le
Kontempo, loin d'étre un simple courant artistique, s'impregne de la ville et en épou-
se les tensions, les contradictions, les mutations. Il ne se laisse jamais totalement
saisir, toujours mouvant, toujours en devenir. Beaucoup le reconnaissent, peu par-
viennent a le définir avec précision, tant il semble incarner I'identité insaisissable de
Kinshasa elle-méme.

Pour comprendre les racines de ce mouvement, il faut revenir a la fin des années 1990,
a un moment ou une remise en question de I'académisme s'opére. Le critique d'art
Badibanga ne Mwine parle alors de « rébellion » pour désigner le refus des Libristes
d'adhérer aux canons classiques.® Porté par une approche novatrice, expérimentale
et multidisciplinaire de l'art, le Librisme prend forme avec des artistes comme Fran-
cis Mampuya, Eddy Masumbuku ou Germain Kapend, qui cherchent a bousculer les
cadres établis. En 2001, lors de leur premiere série d'expositions au Centre Culturel
Francgais (actuel Institut frangais de Kinshasa), Eddy Masumbuku pose un geste qui
marque un tournant : il introduit un médium encore inconnu du grand public en RDC,
sans réellement s'attarder sur sa nomination.”

Cet acte, qui se révele étre une performance artistique, rompt avec la tradition des
médiums classiques tels que la peinture, la sculpture ou la céramique. Le corps est
alors considéré comme un moyen d'expression puissant de I'expérience vécue, ainsi
qgu'un outil d'investigation formelle et esthétique.? Et puis, bien nommer, comme le dit
Kossi Efoui dans l'avant-propos de Encre, sueur, salive et sang de Sony Labou Tansi,
revient a « introduire le doute ».° Ce qui importe n'est pas tant la désignation de I'ac-
te, mais son exécution, sa présence, sa capacité a faire rupture.

Cependant, toute rupture ne supprime pas la continuité historique, mais la différen-
ciel® Alors une question plus large se profile derriere cette démarche : une rébellion
implique-t-elle nécessairement une rupture avec le systeme en place ?

L'histoire de I'art en République démocratique du Congo est traversée par une ten-
sion constante entre rupture et continuité. L'art moderne, tel qu'il s'est développé
a partir des années 1970, reste profondément marqué par la politique du « recours
a l'authenticité » instaurée par le Président Mobutu." Cette politique encourageait
les artistes a puiser dans le symbolisme du passé précolonial dans une tentative de
réappropriation identitaire. Pourtant, en cherchant a s'émanciper de l'influence co-
loniale, elle a paradoxalement figé I'art dans une posture rétrospective. Malgré cette
tentative d'émancipation, l'influence coloniale était toujours présente.

5 Ngungi wa Thiong’o, Decolonising the Mind: The Politics of Language in African Literature,
Zimbabwe Publishing House,

Harare, 1987, p.15.

Voir Célestin Badibanga ne Mwine, « Regards croisés Kinshasa-Lubumbashi La peinture kinoise »,
Lettre de la délégation Wallonie-Bruxelles en République démocratique du Congo, Kinshasa, 2002
Masumbuku, entretien avec l'auteur, 21 novembre 2023,

Sally O’Reilly, Le Corps dans l'art contemporain, Thames & Hudson, Paris, 2010, p. 07-08.

Sony Labou Tansi, Encre, sueur, salive et sang, Seuil, Paris, 2015, p. 11.

Angéle Kremer-Marietti, Michel Foucault : archéologie et généalogie, LGF - Livre de Poche,

Paris, 1985, p.10.

11 Voir Sinzo Aanza, « Et maintenant que fait-on ? », Kinzonzi Kinshasa-Berlin, 2022, pp. 15-19.

© ®© N (o)

—
S

91



C'est ainsi que les avant-gardistes zairois, considérés par certains « maitres » de
I'académisme comme le plus grand mouvement artistique postcolonial, tentaient de
s'affranchir de I'héritage colonial tout en restant attachés a des canons helléniques.”
Roger Botembe, avec son transymbolisme, a essayé de dépasser cette tension en
explorant la sémiotique des symboles précoloniaux. Méme les Libristes, malgré leur
volonté de rompre avec « l'art de I'authenticité », s'inscrivaient dans une certaine con-
tinuité en exploitant le symbolisme précolonial’® On peut notamment apercevoir des
représentations cryptées de masques dans l'ceuvre de Francis Mampuya.

A ce propos, le Professeur Henri Kalama Akulez estime que « si le recours & l'authen-
ticité était l'affirmation de l'identité “bantoue”, il reste néanmoins vrai que les ténors
de cette idéologie ont exagéré dans sa mise en application en freinant I'élan de la
création et de I'imagination au-dela du canon fixé »"

Le Kontempo prend véritablement son essor avec la génération du collectif Eza Pos-
sible. A I'époque, ce collectif était majoritairement composé d'étudiants de I'Académie
des Beaux-Arts de Kinshasa, dont Pathy Tshindele, Kura Shomali, Eddy Ekete ou lviart
lzamba. Apres la chute de Mobutu et le rétablissement de certaines coopérations in-
ternationales, une collaboration avec des enseignants de la Haute Ecole des Arts du
Rhin (Strasbourg), comme Jean-Christophe Lanquetin, permit a ces étudiants d'ex-
plorer des nouvelles perspectives.® C'est a partir de cette collaboration que I'adoption
d'une approche cherchant moins la confrontation que l'effacement des frontieres en-
tre I'art et 'espace public a commencé a émerger sur la scene artistique a Kinshasa. Si
les Libristes avaient initié une « rébellion » contre les codes établis par I'académisme,
Eza Possible explorait plutét une fusion entre la création et son environnement im-
médiat a travers un décloisonnement de I'expression artistique. Des projets comme
Kinshasa Wenze Wenze (2003) ou Scénographies Urbaines (2006-2007) témoignent de
cette volonté d'investir la ville comme espace de réflexion et d'intervention artistique.’

A travers ces projets, le chemin balisé par les Libristes fut emprunté avec une certaine
prise de distance. Il y eut également, de maniere affirmée, une exploration sociopoliti-
gue de l'espace par le biais de performances, installations artistiques et happenings.
Pourtant, Francis Mampuya déplore ce qu'il qualifie de « complexe de langage », en
constatant que plusieurs acteurs et actrices de la scene artistique locale parlent du
Kontempo sans évoquer le Librisme, pourtant son étape embryonnaire.” Plus surpre-
nant encore, Pathy Tshindele, alors Président d'Eza Possible, semble aujourd’hui se
détacher du Kontempo, comme désenchanté.

Ce basculement profond dans la maniere de concevoir I'art vers le début des années
2000 met en exergue une différence essentielle entre I'art moderne, tel que congu
sous le régime de Mobutu, et le Kontempo. Lun se nourrit substantiellement d'un pas-
sé fuyant et d'une authenticité presque figeante, tandis que l'autre s'ancre pleinement
dans son époque, interrogeant le présent, interpellant le spectateur sur des enjeux
sociopolitiques et culturels contemporains. La ou « l'art de l'authenticité » construit
un récit qui convoque le passé comme une référence, le Kontempo privilégie une pra-
tique qui interagit avec le réel en train de se faire, en questionnant son propre rapport
au temps et a l'espace.

2 Pemba et Makiese, entretien avec l'auteur, 24 mars 2025.

13 Mampuya, entretien avec l'auteur, 09 janvier 2024.

14 Voir Henri Kalama Akulez, "Le paradigme « Art Africain » : de l'origine a sa physionomie actuelle”,
Artl@s Bulletin7, 2018, pp. 19-30.

15 Tumba, entretien avec l'auteur, 25 janvier 2024.

16 Izamba, entretien avec l'auteur, 13 janvier 2024.

17 Mampuya, entretien avec l'auteur, 09 janvier 2024.

18 Tshindele, entretien avec l'auteur, 11 janvier 2024

92

Dans cette optique, le rapport a I'espace devient fondamental, tant les artistes ex-
priment une volonté profonde de créer ensemble, de faire, tout simplement. Peu im-
portent les moyens, les lieux ou les questions sans réponses. Cette dynamique se
manifeste notamment dans les approches curatoriales de nombreuses expositions
ou manifestations artistiques, tels que : Toko Kende Wapi ? (SADI), Tozo Kende Wapi
? (SADI), Toko Zela Lobi Te (Yango Biennale), Kokende Liboso Eza Kokoma Te (Labo-
ratoire Kontempo), etc.

Innombrables et en perpétuelle construction, ces approches participent a une relec-
ture active de I'espace urbain de la ville et de sa scene artistique.

A Kinshasa, les lieux de création et de réflexion ne se limitent pas aux institutions
académiques : ils se déplacent, se réinventent dans des espaces souvent informels.
L'un des exemples les plus emblématiques de cette dynamique est I'Espace Akhena-
ton, initié par Badibanga ne Mwine en 1988. A partir de 1997, « cet espace non acadé-
mique offrait aux artistes, et particulierement aux Libristes, un lieu de débat critique,
mais libre, propice a I'évolution de leur démarche créative ».°

Le plus récent exemple en date est Carré ou Noyau. Fermé il y a quelques années
apres une réforme institutionnelle, cet espace, situé dans l'enceinte de 'Académie
des Beaux-Arts, a servi de lieu d'expérimentation a de nombreux collectifs et artistes
ayant marqué I'histoire de l'art contemporain a Kinshasa.?® Véritable ferment de la
scene artistique locale, il a fonctionné comme un squat ou étudiants et étudiantes,
jeunes diplomé.e.s et certains artistes (undergoin?') trouvaient non seulement un lieu
de vie, mais aussi un espace de réseautage.

Ces espaces alternatifs, moins contraints par les normes académiques, permettent
aux artistes de libérer la parole dans un cadre plus spontané et d'apprendre des au-
tres par I'échange libre. Lespace n'est alors plus pergu comme une entité prédéfinie
et figée, mais comme une ressource pour l'action, qui se fagonne et se configure en
fonction de celle-ci.??

Aujourd’hui, ces lieux se font plus rares. Les artistes se retrouvent parfois dans des
bars populaires, autour de repas et de discussions spontanées. Mais si ces rencon-
tres conservent une certaine dimension de convivialité, elles ne permettent plus une
véritable transmission intergénérationnelle. La rupture du lien entre anciens et nou-
veaux semble réelle et engendre une fragmentation qui rend plus difficile 'émergen-
ce et l'affirmation des jeunes artistes.

En définitive, ces lieux informels, bien qu'en marge des structures officielles, ont été
— et restent encore — des foyers essentiels de création, de recherche et de trans-
mission.

Reste a savoir si ces dynamiques sauront encore se renouveler, ou si d'autres formes,
d'autres langages, émergeront a leur tour pour interroger les contours mouvants de
la création artistique en République démocratique du Congo.

19 « Espace Akhenaton », Badibang’Art, consulté le 18 mars 2025,
https://www.badibangart.com/Espace%20Akhenaton/#.

20 Sorana Munsya, Christ Mukenge et Lydia Schellhammer, « Briser la structure », e-flux Architecture,
20 décembre 2023,
https://www.e-flux.com/architecture/interdependence/580217/shattering-the-structure/.

21 Déformation du mot anglais « underground » qui, dans le contexte kinois, désigne a la fois un artiste
résilient et en situation de précarité, souvent sans domicile fixe.

22 Voir L. Mondanda, « Espace, langage, interaction et cognition : une introduction », Intellectica Revue de

I’Association pour la Recherche Cognitive, Janvier 2005, p. 02.

93



Athou Molimo Bongonda alias Spiritus
*1980, Kinshasa

Bokoko (2024)
Multimedia Installation

Dans son ceuvre Bokoko, Athou Molimo Bongonda, alias Spiritus, associe pratiques
précoloniales et performances artistiques contemporaines. En collaboration avec des
tradipraticiennes, il explore différentes méthodes traditionnelles et pratiques ancestrales
: le « pemba » est une terre marron clair que I'on frotte sur le corps pour se protéger des
mauvais esprits, tout en ayant des effets bénéfiques sur I'estomac et la peau. Spiritus
lui-méme I'utilise comme moyen d'attirer I'attention sur lui dans I'espace urbain et de
faire briller son corps. « Ngola » est un pigment utilisé lors d'une cérémonie pour les
meres apres la naissance de leur premier enfant. La statue représente le lien avec les
ancétres. En tant que corps métamorphosé, Spiritus réinterprete ces éléments en les
mettant en relation avec son histoire personnelle et se présente comme une mise en
image de l'esprit des ancétres. Pour ce faire, il utilise le style de performance urbaine qui
s'est développé a Kinshasa dans les années 2000 a aujourd’hui et qui permet un contact
direct entre I'artiste, son corps et le public. Dans une approche interactive, il utilise
délibérément des éléments qui suscitent de fortes réactions, notamment la nudité et des
éléments a connotation spirituelle.

Bokoko (2024)
Multimedia Installation

In his work Bokoko, Athou Molimo Bongonda, alias Spiritus, combines pre-colonial
practices with contemporary artistic performance. In collaboration with traditional
healers, he explores various traditional methods and ancestral practices: “pemba” is a
light-brown earth rubbed on the body to protect against evil spirits, while also having
beneficial effects on the stomach and skin. Spiritus himself uses it as a means of
attracting attention to himself in urban spaces and making his body shine. “Ngola” is

a pigment used in a ceremony for mothers after the birth of their first child. The statue
represents the link with the ancestors. As a metamorphosed body, Spiritus reinterprets
these elements in relation to his personal history, presenting himself as an image of the
spirit of the ancestors. To do this, he uses the urban performance style that developed
in Kinshasa from 2000 to the present day, allowing direct contact between artist, body
and audience. In an interactive approach, he deliberately uses elements that elicit strong
reactions, including nudity and elements with spiritual connotations.

Bokoko, Performance par//by Athou Molimo alias Spiritus, Vernissage Académie des Beaux-Arts, Photo Sam Bosingwa

94 95



Jawiweyjayas eipA7 ojoyd ‘snyiids sejje epuobuog owijoy NOYRY ‘Wd 00Z X 00Z ‘UoHe|[elsul eipawiynyy ‘0yoxog

97

96



ARTISTIC
PERFORMANCE
IN KINSHASA -
BETWEEN SIGNS AND
SPIRITUALITY

Prisca Tankwey

Introduction

Far from being merely aesthetic, traditional African adornments were imbued with
meaning. The artist of today, who is an heir to this tradition, must also justify their work
by articulating a theory that explains the creative process and the message behind
it. In the context of artistic performance, the body always takes on a methodological
dimension that the artist conceptualises in relation to their history and environment.
Consequently, an artistic performance can draw on methodological tools from the
exact sciences, the humanities and the social sciences. It can also draw on approaches
from cultural or urban anthropology to be both relevant and lively.

Performance can be seen as a kind of laboratory for aesthetic experience in general,
in the sense that it allows us to see creativity in action. The actions presented in
performances sometimes use symbols, precisely because they are generally visual
and the materials used are often suggestive. That said, even if its language is not
strictly universal, performance aims to appeal to everyone. Not that its interpretation
is obvious, but in the sense that it is explicitly polysemic, open and indeterminate, it
offers everyone the opportunity to find something to engage with!

This category of art more often uses sign as language, that is, the fusion of a
perceptible reality and the mental image that arises from this perception.

The sign is essentially dual. We call signifier: the material, physical, sensorially
graspable aspect, and signified: the immaterial, conceptual aspect, which can only
be grasped intellectually. The signifier and the signified are inseparable; they are
comparable to the two sides of the same coin, which is the sign. Signification is the
act that unites the signifier and the signified and produces the sign.

In the world of signs, we speak of monosemy when a signifier corresponds to a
single signified, and of polysemy when several signified can be associated with the
same signifier. The polysemy of a sign system is what gives it its expressive and
interpretative richness. Monosemy, on the other hand, gives it its logic and rationality.

1 B. Angremy, « Lart performance en chine », in Scénes, n° 26, 2009, p. 11.

98

Polysemy is more commonly found in the arts and culture (such as an image, for
example), and monosemy in science and technology (such as an equation, for
example).2

Charles Sanders Peirce, in his semiotic theory, distinguishes three types of signs:
indexes, icons, and symbols.

- Indexical signs: these are perceptible traces of a phenomenon, a direct expression
of the thing manifested. The index is linked (taken) from the thing itself (smoke for
fire).

- Iconic signs: these are analogical representations detached from the objects or
phenomena they represent. (Images in particular)

- Symbolic signs: these break all resemblance and contiguity with the thing expressed.
They refer to all arbitrary signs (language, calculation, etc.).?

The key to understanding artistic intention lies in the analysis of signs. In this study,
we explore how meaning, deciphered through the symbols used, reveals not only the
message the artist wishes to convey and the method they employ, but also the ability
of this meaning to influence, or even legitimise, a performative action.

It is with this in mind that we examine artistic performances which, by exploring
the themes of religion and spirituality, highlight the instrumentalisation of symbols
and the manipulation of the faithful within churches of Kinshasa. The analysis of
signs thus becomes an essential tool for understanding how these performances
highlight the colonial legacy responsible for the rejection and the demonisation of
ancestral practices wrongly labelled as witchcraft. By deconstructing these symbols,
performance art reveals the complex mechanisms by which meaning is manipulated
to justify actions and perpetuate inequalities.

By invoking the mystical, the intriguing and the mysterious, these performances
confront the audience with their own fears and thus open up the possibility of
transcending oneself. They also reveal the evocative power of the object when it
becomes an animated form. While they reflect the current difficulties and suffering of
Congolese people, they also offer a path to resilience, transforming the experience of
pain into creative and spiritual potential.

From this perspective, two areas of research deserve further exploration. The first
traces the origins and main features of “artistic performance” in the Democratic
Republic of Congo, highlighting its ancestral roots. The second focuses on the
achievements of two artists, Athou Molimo Bongonda, alias ‘Spiritus, and ourselves
(Prisca Tankwey), whose performances draw on spirituality, which we will analyse
here based on the signs and meanings that emerge from them.

2 Henri KALAMA, Notes from the model interpretation course for second-year bachelor’s students,
Kinshasa, Académie des Beaux-Arts de Kinshasa, 2018-2019, p. 10. Unpubl[shed.
3 A. GARDIES, J. BESSALEL, 200 mots-clés de la théorie du cinéma, Paris, Editions du Cerf, 1992, p. 22.

Not yet translated into English

99



1.1. Overview of the origins and general characteristics of ‘artistic performance’ in the
Democratic Republic of Congo

Performance is first and foremost understood as a work of art or an artistic sample
created through actions carried out by the artist or other participants. It can be live,
documented, spontaneous or written, and presented to an audience, in a fine arts
context, which is traditionally interdisciplinary.*

The exact origins of artistic performance in the Democratic Republic of Congo
remain difficult to establish. However, an examination of certain ancestral practices,
particularly possession rituals, reveals significant points of convergence with
performance. The possession referred to here corresponds to that observed in three
possession ritual groups present in the DRC: the Zebola, the Mpombo, the Mizuka,
and many others. All three groups mentioned here are essentially female, although
to varying degrees.

The Mizuka, for instance, has a number of male members, but they remain in the
minority and their number decreases even further when we leave the rural environment
and consider how this group functions in the city of Kisangani and even more so in
the larger city of Kinshasa.’

[.2. The language of possession and its meaning

To understand the meaning conveyed by the experience formulated in terms
of possession, two dimensions must be taken into account: on the one hand,
the ‘cognitive’ structure of the interpretative system, and on the other hand, the
relationships established between this system of interpretation and trance, considered
as a mode of behaviour or experience in each of the three groups.

The first two groups highlighted are part of ancestral traditions. The Zebola, a rite of
Mongo origin, comes from the Equateur province, while the Mpombo, a rite specific
to the Ntomba and Sengele, comes from the Lake Mai Ndombe region, north of the
current province of Bandundu, slightly south-west of the Mongo area. These two
rites are rooted in a cultural context where traditional etiology frequently interprets
illness through the prism of possession. Possession thus appears as a major cultural
language, a privileged form of expression and codification of both individual and
collective experiences.

As previously indicated, the notion of possession refers to a system of interpretation
that assumes the existence of special relationships between the spirit world and
the human world. From this perspective, De Heusch characterises possession as a
“descending” movement, in which spirits incarnate themselves in the human world,
as opposed to shamanism, which is defined more by an “ascending” dynamic.®

In each of these groups, the decisive moment in interpreting the illness in terms of
possession is that of divination. It is during this ritual that the presence of spirits, often
sensed beforehand, is explicitly revealed through the behaviour of the sick person;
behaviour that can be likened to what we call trance.

4 P. CHAZAUD, Arthur Cravan, poéte et boxeur précurseur de I'art-performance », in Ligeia,
vol. 121-124, n°1, 2013, pp. 208-217.

5 E. CORIN, « Possession féminine et structures de pouvoir dans les sociétés zairoises »,
Culturel(1), 1981, pp. 31- 40.

6 L. DE HEUSH, Possession et chamanisme, In pourquoi I'épouser ?, Paris: Gallimard, 1971, p. 235

100

The specific characteristics of divination in each rite thus shed light on the particular
ways in which each group maintains its relationship with possession.”

The three groups considered have a directly therapeutic aim. This means that the only
way to access them is through illness, defined in each case less by the configuration
of its symptoms than by the fact that spirits of a particular nature, linked to the rite,
have intervened in the etiological process responsible for the illness.

The treatment of these illnesses necessarily involves an initiation that leads not to
healing in the strictest sense, that is in the sense that it would be equivalent to a
return to the state prior to the illness, but to a reorganisation and the strengthening
of the relationship between the person and the spirit within them.

The trance process in the groups mentioned is comparable to that of artistic
performance, in that one is no longer in control of one's own body, and gestures
become automatic, thus transforming the body into an active object. The performance
artist does not expect the audience to understand their work immediately and does
not rely on their prior skills or knowledge; they reinvent themselves in their actions
and adapt to their audience.

1.3. The evolution of performance art in Kinshasa

Clearly, performative artistic practices have existed for a long time, although the
contemporary terminology to describe them had not yet been coined then. In this
context, the artist Eddy Masumbuku appears to be one of the first on the contemporary
art scene in Kinshasa to have proposed actions that correspond to what the current
vocabulary of contemporary art refers to as ‘artistic performance:

This concept, which is both broad and problematic, developed in a non-linear fashion
on the Kinshasa art scene. In 2001, during his exhibition ‘Emergence épisode I, Eddy
Masumbuku presented an installation consisting of a traditional coffin containing a
dictionary, metaphor for knowledge. Dressed like a chief returning from a journey,
the artist used it to highlight the food crisis and desertification. This action, similar
to a happening, was carried out by Masumbuku without him being fully aware of the
existence of similar practices elsewhere or even of the terminology used to describe
them in the field of contemporary art.®

Towards the end of 2003, a group of students from the Académie des Beaux-
Arts founded the collective ‘'EZA POSSIBLE, which then appropriated the term
performance art.®

This collective carried out several artistic interventions in urban spaces, including the
festival ‘Les Scénographies urbaines. Subsequently, other initiatives emerged, such
as those of the Collectif SADI with the Tokomi wapi? project, and the KIN ACT festival.
More recently, the FARATA collective made a name for itself with the Kin-Etelemi-
Telemi performance festival, thus placing the practice in a continuous dynamic of
renewal.”

N

Ibidem, p. 40

8 P. TANKWEY, Le paradigme « art contemporain » dans le contexte de I'art pictural congolais, bachelor’s
thesis, Académie des Beaux-Arts (ABA), 2018, p.72, unpublished.
In italics in the original

10 Ibidem, p.72, unpublished.

101



Analysis of signs and meanings in Athou Molimo Bongonda's ‘Bokoko’ artistic
performances and our own ‘Priere controversée’

II. 1. Athou Molimo Bongonda and the artistic performance ‘Bokoko’

u

According to Esther Ferrer, “performance is wonderful, it is the freest and most
democratic of all the arts, you don't need any discipline, you don't need anything,
you only need yourself, everything comes from you. Everyone has that. Performance
is like a bird that flies, stops to peck here and there, and then takes flight again, like
a nomad, like a gypsy who doesn't even have a caravan — it's an art without a fixed
abode that can settle anywhere.”’

These words plunge us into an analysis of the work of Athou Molimo Bongonda, alias,
also known as ‘Spiritus. In his work, Spiritus articulates pre-colonial practices and
contemporary forms of artistic performance. He defines himself as transdisciplinary
and, through this freedom, embodies signs and various roles by projecting his physical
body into spiritual bodies that may evoke the figure of the “impostor-sorcerer’. His
performances evoke a multitude of images in the audience’s imagination, linked to
the symbols, clues and icons he uses.

For Spiritus, the essence of artistic performance lies in the ability to raise questions and
reflections by mobilising universal symbols. Through this approach, he perverts and
diverts the initial meaning of signs and constructs a counter-discourse, particularly
on the eye, nudity, horns, bells, statuettes, etc.

As a metamorphosed body, Spiritus reinterprets these elements by relating them
to his personal history and presents himself as a visual representation of the spirit
of the ancestors. This manipulation of symbols is not limited to a simple intellectual
exercise: it provokes a real experience in the viewer/spectator. Confusion sets in, and
the audience wonders: is he a sorcerer? Is he part of a sect? Are we witnessing a
satanic ritual? Deep down, some people silently pray that the artist will not approach
them, as a simple touch could be interpreted as a sign of initiation. This is the reality
that Spiritus’ audience is confronted with, caught between questioning, fascination
and fear.

By playing with feelings and satisfying the audience’s expectations, he mirrors them:
his work feeds on the imagination of the spectators and continues to fuel it. For
a better understanding of his work, let us consider his 2024 artistic performance
‘Bokoko, created in a multimedia installation. In this performance, Spiritus draws
inspiration from various traditional and ancestral practices such as ‘pemba’ and
“ngola” 'Pemba’ is a light brown earth that is applied to the body to protect it from
evil spirits. Paradoxically, it also has beneficial effects on the skin and stomach. In
the context of his urban performances, Spiritus also uses it as a visual tool, drawing
attention to his body and making it ‘shine’ in the eyes of the audience. He also uses
‘ngola; a pigment used in ceremonies for mothers after the birth of their first child.
The symbolic presence of the statue reinforces the link with the ancestors." This
performance unfolds as the artist moves through the audience. He chooses certain
people and marks them with'Ngola’ on their foreheads, designating them as the
‘Chosen Ones’ of the evening.

11 Dzekashu MacViban, Catalogue text on the artist Spiritus, 2025,

102

Il.2. The performance ‘Priere controversée’

As for us, in ‘Priere controversée, which is at once a performance, a 7-minute-
21-second video installation, a text, and a wall mosaic, we critically explore
sociocultural dimensions such as religion, spirituality, and cultural identity in the
daily lives of the inhabitants of a city as cosmopolitan as Kinshasa. We conduct an
in-depth analysis of Congolese society based on the structure of a prayer, which we
consider to be a true mirror of social dynamics, aspirations and collective values,
in order to understand and justify the behaviours developed by some Congolese
people, particularly followers of revivalist churches.

To understand the structures of domination in these churches and attempt to explain
why pastors in these churches exert considerable influence on the decisions of
Congolese people, we believe that it is of utmost importance to look back at the
colonial past.

During this period, Belgian missionaries, particularly those who worked in the
Democratic Republic of Congo, often used the Bible and Christian teachings as tools
of manipulation to justify and facilitate colonisation.

They presented colonisation as a divine mission, aimed at ‘civilising’ African
populations by bringing them the Christian faith, which served to legitimise the
occupation and exploitation of resources. In addition, they interpreted certain biblical
passages to support their actions, using verses on obedience and submission, for
example, to encourage local populations to accept colonial authority.

These realities continue to influence the Congolese people's perception of biblical
teachings. For example, the respect that Congolese people show for biblical laws is
often motivated by fear of divine punishment or wrath.

Pastors of revivalist churches, as they are called, seize this opportunity to encourage
believers to satisfy the pastor’s own needs, thus taking the place of God. They present
themselves as divine representatives, capable of performing miracles and providing
solutions.

The veneration, glory and submission towards these pastors are a reminder of how
religious teachings are used as a strategy of manipulation, sometimes leading to
hatred, anger and conflict within families, as well as feelings of envy and covetousness.
Meanwhile, the faithful are encouraged to offer part of their income to the pastors,
who profit from it. In return, the pastors promise wealth, marriage and travel, instilling
hope in the faithful who, in turn, live solely by their faith, trusting that their individual
lives will improve thanks to the blessings they derive from the pastors’ activities and,
above all, from their contributions to the growth of the church.

In this sense, our performances are dialogues, sometimes pronounced silently, at
other times, loudly. They engage in a conversation with the invisible and become one
with the text we write and display in the places where our performance takes place.

To attract the attention of our audience, we first circulate among them, giving the
impression of being lost. Then suddenly, we perform brusque gestures as if possessed
by a spiritual entity that has taken hold of us. Then we slowly regain our composure
in the form of a recovery, but also a deliverance. Our undefined gestures and the
intrigue of our movements evoke the vicious circle in which the population finds itself.

103



Allinall,in’Priere controversée, we take as our starting point the format of sermons and
prayers as practised in revivalist churches. Our work analyses situations of spiritual
transformation and the often-economic agendas that lie behind sermons. Combining
several formats, from performance to animated video, ‘Priere controversée’ consists
of audio excerpts of a prayer to which we respond, a text in French and Lingala,
representing the prayer of a Congolese, on the one hand.

On the other hand, our work analyses societal behaviour through prayers, such as
the way churches shape public opinion and guide the collective imagination; through
an animated video and a performance in the background, a colourful wall mosaic
made of transparent plastic in different colours assembled with hot glue, which
deconstructs the mosaic windows of a church.”?

[1.3. The dialectic of the spiritual and the symbolic function

After presenting the artistic approach of Athou Molimo Bongonda, alias ‘Spiritus,
and that of ourselves above, it is clear that our performative actions are closely
related to the spiritual, understood as the invisible as it is perceived and conceived
in Congolese society in general, and Kinshasa society in particular. Indeed, these
artistic practices reflect a desire to materialise the invisible through images, gestures
and bodily movements that ensure its tangible manifestation.

The example of the performance ‘Priere controversée' opens up a particularly
fertile field of interpretation of the dialectic between the spiritual and the symbolic
function. By reprising the preaching of certain pastors of ‘revivalist’ churches and
deconstructing the mosaic windows of a church, we question religion as the exclusive
locus of spirituality. Through this act, we dare to imagine the spiritual beyond the
religious.

In this work, the dialectic is revealed with force. The spiritual, which is essentially
invisible, finds in prayer a mode of representation where words alone are not enough.
While the spiritual is traditionally opposed to the biological and the mechanical,® in the
‘revivalist’ churches of the DRC, prayer becomes a moment of spiritual and “physical”
struggle, as it involves ‘chasing away’ demons that have taken possession of bodies,
‘breaking chains' or “escaping from satanic prisons “. This constant struggle can only
be carried out through codified gestures - hand movements, cries, body postures -
that symbolise and make visible the fight against the invisible.

This phenomenon echoes the paradox highlighted by Maurice Godelier in L'imaginé,
I'imaginaire & le symbolique® According to him, the imaginary that nourishes
religions and beliefs is never perceived as imaginary by those who adhere to them.
On the contrary, it is experienced as a reality even more tangible than everyday
experiences. Thus, the spiritual and the symbolic are dialectically linked: the former
draws its power of conviction from the latter, while the symbolic, through images and
gestures, gives substance to the spiritual and makes it operative.

12 Dzekashu MacViban, Catalogue text on the artist Prisca Tankwey, 2025
13 R. Jacques, « Le « spirituel » et le « religieux » & I'épreuve de la transcendance »
in Théologiques, vol. 7, n°1, 1999, pp. 89-106.
14 M. GODELIER, L'imaginé, I'imaginaire & le symbolique, Paris, CNRS Editions, 2015, p. 11.
104

In Spiritus's ‘Bokoko, this dialectic reaches a particularly eloquent dimension. The
artist's gestures, objects and bodily movements take hold of the viewer’s lived
experience, questioning their fears, anxieties and even their faith. The performative
action then becomes a space where ‘the symbolic overflows thought, invades and
mobilises the entire body, the gaze, the gestures, the postures;® critically articulating
the experience of the visible and the invisible.

Conclusion

Artistic performance in Kinshasa, deeply rooted in arich cultural and spiritual heritage,
proves to be a privileged space for dialogue and reflection on the contemporary
realities of the Democratic Republic of Congo. Through the performance ‘Bokoko’
by Athou Molimo Bongonda, AKA ‘Spiritus, and our, entitled “Priere controversée’,
we have attempted to show how performance artists are confronted with existential
qguestions concerning identity, spirituality and social dynamics in Kinshasa.

To this end, their performances incorporate elements of ancestral rituals while
qguestioning modern religious practices, thus opening up a critical space where the
audience is invited to reflect on its relationship to spirituality and society. In this
context, the sign, whether it be a symbol, an image or a gesture, is not limited to
its immediate meaning. It becomes a powerful means of expressing deeper ideas,
emotions and messages.

In other words, the sign serves as a vehicle for communicating complex and abstract
concepts. For these artists, the various signs they use are a pretext, a starting point
for engaging the public in a broader reflection on socio-cultural and political issues.
Thus, artistic performance in Kinshasa positions itself as a true medium It asserts
itself as an act of investigation and redefinition, as a means of affirming an artistic
and dynamic position within a constantly evolving world.

15 Ibidem, p. 12.

105



Prisca Tankwey
*1997, Kinshasa

Priére controversée (2025)
Performance, Installation vidéo, 7 minutes, 21 secondes, Texte, Mosaique murale

Le travail de Prisca Tankwey explore de maniére critique les aspects socioculturels tels
gue la religion, la spiritualité et I'identité culturelle a Kinshasa. Elle étudie les structures
coloniales et néocoloniales ainsi que la violence épistémique et les hiérarchies qui en
découlent. Prenant comme point de départ le format des prédication et des priéres
tels qu'ils sont pratiqués dans les églises de réveil, son travail analyse les situations de
transformation spirituelle et les agendas souvent économiques qui se cachent derriere
les sermons. Combinant plusieurs formats, de la performance a la vidéo d'animation,
Priere controversée se compose d'extraits audio d'une priere a laquelle Prisca répond

; d'un texte en francais et en lingala, qui représente la priere d'un Congolais d'une

part, et d'autre part analyse le comportement sociétal a travers les priéres, comme

la maniére dont les églises fagonnent l'opinion publique ; d'une vidéo d'animation et
d'une performance en arriére-plan d'une mosaique murale colorée faite de plastique
transparent de différentes couleurs assemblé avec de la colle chaude, qui déconstruit les
fenétres en mosaique d'une église.

Priere controversée(2025)
Performance, Video installation, 7 minutes, 21 seconds, Text, Wall mosaic

Prisca Tankwey's work critically explores socio-cultural aspects such as religion,
spirituality and cultural identity in Kinshasa. She examines colonial and neo-colonial
structures, as well as the epistemic violence and hierarchies they entail. Taking as her
starting point the format of preaching and prayer as practiced in revivalist churches, her
work analyzes the situations of spiritual transformation and the often economic agendas
behind the sermons. Combining several formats, from performance to animated video,
Priere controversée consists of audio excerpts of a prayer to which Prisca responds; a
text in French and Lingala, which represents the prayer of a Congolese on the one hand,
and on the other analyzes societal behavior through prayers, such as the way churches
shape public opinion ; an animated video and background performance of a colorful wall
mosaic made of different-colored transparent plastic assembled with hot glue, which
deconstructs the mosaic windows of a church.

Priere controversée, Prisca Tankwey, Film Still, 2025

106 107



LA PERFORMANCE
DANS LA SCENE
ARTISTIQUE :
ENTRE SIGNE ET

SPIRITUALITE
Prisca Tankwey

l. Introduction

Loin de la simple esthétique, la parure Africaine traditionnelle était porteuse de sens.
Lartiste d'aujourd’hui, héritier ou héritiere de cette tradition, doit aussi justifier son
ceuvre, en articulant une théorie qui en explique le processus créatif et le message.

Dans le cadre de la performance artistique, le corps revét toujours une dimension
méthodologique que lartiste conceptualise en lien avec son histoire et son
environnement. Par conséquent, une performance artistique peut s'appuyer sur des
outils méthodologiques issus des sciences exactes, des sciences humaines et des
sciences sociales. Elle peut également tirer parti des approches de I'anthropologie
culturelle ou urbaine pour étre a la fois pertinente et vivante.

La performance peut étre envisagée comme une sorte de laboratoire de I'expérience
esthétique en général. Au sens ou elle donne a voir I'exercice de la créativité en
acte. Les actions présentées dans les performances font a l'occasion appel a des
symboles, précisément parce qu'elles sont généralement plastiques, et que les
matieres utilisées sont souvent suggestives. Ceci dit, méme si son langage n'est
pas a proprement parler universel, la performance veut pouvoir s'adresser a tous et
a toutes. Non pas que son interprétation s'impose avec évidence, mais au sens ou
elle serait explicitement polysémique, ouverte et indéterminée, elle offre a chacun la
possibilité d'y trouver des prises!

Cette catégorie de l'art utilise plus souvent le signe comme langage, c'est-a-dire la
fusion d'une réalité perceptible et de I'image mentale qui découle de cette perception.

Le signe est par essence double. On appelle signifiant la face matérielle, physique,
sensoriellement saisissable, et signifié la face immatérielle, conceptuelle, qu'on ne
peut appréhender qu'intellectuellement. Le signifiant et le signifié sont indissociables
; ils sont comparables aux deux faces d'une méme piece qui serait le signe. La
signification est l'acte qui unit le signifiant et le signifié et qui produit le signe.

Dans le monde des signes, on parle de monosémie lorsqu'un signifiant correspond a
un seul signifié, et de polysémie lorsqu’on peut associer plusieurs signifiés au méme
signifiant. La polysémie d'un systeme de signes est ce qui lui confere sa richesse
expressive et interprétative.

1 B. Angremy, « Lart performance en chine », in Scénes, n° 26, 2009, p. 11.

108

La monosémie, au contraire, en fait sa logique et sa rationalité. On rencontrera plus
fréquemment la polysémie dans les domaines artistiques et culturels (comme une
image, par exemple) et la monosémie dans les domaines scientifiques et techniques
(comme une équation, par exemple).?

Dans sa sémiotique, Charles Sanders Peirce distingue trois types de signes : les
indices, les icones, et les symboles.

- Les signes indiciels : sont des traces sensibles d'un phénomene, une expression
directe de la chose manifestée. Lindice est lié (prélevé) sur la chose elle-méme (la
fumée pour le feu).

- Les signes iconiques : sont des représentations analogiques détachées des objets
ou phénomenes représentés. (Limage en particulier)

- Les signes symboliques : rompent toute ressemblance et toute contiguité avec la
chose exprimée. lls concernent tous les signes arbitraires (la langue, le calcul...).2

La clé de la compréhension de l'intention artistique réside dans I'analyse des signes.
Dans cette étude, nous explorons comment la signification, décryptée a travers les
symboles utilisés, révele non seulement le message que l'artiste souhaite transmettre
et la méthode qu'il ou elle emploie, mais aussi la capacité de cette signification a
influencer, voire a légitimer, une action performative.

C'est dans cette optique que nous nous penchons sur les performances artistiques
qui, explorant les themes de la religion et de la spiritualité, mettent en lumiére
I'instrumentalisation des symboles et la manipulation des fideles au sein des églises
de Kinshasa. L'analyse des signes devient alors un outil essentiel pour comprendre
comment ces performances mettent en lumiére I'héritage colonial, responsable du
rejet et de la diabolisation de pratiques ancestrales qualifiées a tort de sorcellerie.
En déconstruisant ces symboles, I'art performatif révele les mécanismes complexes
par lesquels la signification est manipulée pour justifier des actions et perpétuer des
inégalités.

Ces performances, en convoquant le mystique, l'intrigue et le mystere, placent le
public face a ses propres peurs et ouvrent ainsi la possibilité d'un dépassement
de soi. Elles révelent également la puissance évocatrice de l'objet lorsqu'il devient
forme animée. Si elles refletent les difficultés et les souffrances actuelles de la
population congolaise, elles proposent en méme temps une voie vers la résilience,
en transformant l'expérience de la douleur en potentiel créatif et spirituel.

Dans cette perspective, deux axes de recherche méritent d'étre approfondis. Le
premier retrace l'origine et les grandes lignes de la « performance artistique » en
République Démocratique du Congo, en mettant en évidence ses racines ancestrales.
Le second s'attarde sur les réalisations de deux artistes, Athou Molimo Bongonda
alias « Spiritus » et nous-méme (Prisca Tankwey) chez qui, les performances puisent
dans la spiritualité que nous pourrons ici analyser a partir des signes et significations
qui en émergent.

2 Henri KALAMA, Notes du cours d’interprétation de modéle a I'intention des étudiants de la deuxieme

licence, Kinshasa, Académie des Beaux-Arts de Kinshasa, 2018-2019, p. 10. Inédit.

3 A. GARDIES, J. BESSALEL, 200 mots-clés de la théorie du cinéma, Paris, Editions du Cerf, 1992, p. 22.
109



1.1. Apercu de l'origine et généralités de la « performance artistique » en R.D. Congo

Par performance, il faut tout d'abord entendre une ceuvre d'art ou un échantillon
artistique créé par des actions menées par lartiste ou d'autres participants et
participantes. Elle peut étre en direct, documentée, spontanée ou écrite, présentée
a un public, dans un contexte de beaux-arts, traditionnellement interdisciplinaire.*

Lorigine exacte de la performance artistique en République Démocratique du Congo
demeure difficile a établir. Cependant, I'examen de certaines pratiques ancestrales,
en particulier les rituels de possession, révele des points de convergence significatifs
avec la performance. La possession a laquelle il est fait référence ici correspond
a celle observée au sein de trois groupes de rituel de possession présents en RD
Congo : le Zebola, le Mpombo, le Mizuka. Et bien d'autres. Tous trois cités ici sont
essentiellement féminins, bien qu'ils le soient a des degrés divers.

Le Mizuka, par exemple, compte un certain nombre de membres masculins, mais
ceux-ci demeurent minoritaires et leur proportion décroit encore lorsque I'on quitte
le milieu rural et que l'on envisage ce groupe tel qu'il fonctionne dans la ville de
Kisangani et plus encore dans la grande ville de Kinshasa.®

l.2. Le langage de la possession et sa signification

Pour appréhender le sens véhiculé par l'expérience formulée en termes de
possession, deux dimensions doivent étre prises en compte : d'une part, la structure
« cognitive » du systeme interprétatif, et d'autre part, les relations établies entre ce
systeme d'interprétation et la transe, envisagée comme mode de comportement ou
d'expérience dans chacun des trois groupes.

Les deux premiers groupes considérés relevent de traditions ancestrales. Le Zebola,
rite d’origine mongo, provient de la province de I'Equateur, tandis que le Mpombo, rite
propre aux Ntomba et aux Sengele, est issu de la région du lac Mai Ndombe, au nord
de l'actuelle province du Bandundu, [égérement au sud-ouest de la zone mongo. Ces
deux rites sont ancrés dans un contexte culturel ou I'étiologie traditionnelle interprete
fréguemment la maladie a travers le prisme de la possession. Celle-ci apparait des
lors comme un langage culturel majeur, une forme privilégiée d'expression et de
codification des expériences tant individuelles que collectives.

Comme indiqué précédemment, la notion de possession renvoie a un systeme
d'interprétation qui suppose l'existence de relations particulieres entre le monde des
esprits et celui des étres humains. Dans cette perspective, De Heusch caractérise la
possession par un mouvement « descendant », au cours duquel les esprits s'incarnent
dans le monde des hommes, par opposition au chamanisme qui se définit plutét par
une dynamique « ascendante ».°

Dans chacun de ces groupes, le moment déterminant dans l'interprétation de la
maladie en termes de possession est celui de la divination. C'est au cours de ce rituel
que la présence des esprits, souvent pressentie en amont, se révele explicitement
a travers le comportement de la malade, comportement assimilable a ce que nous
appelons la transe.

4 P. CHAZAUD, Arthur Cravan, poéte et boxeur précurseur de I'art-performance », in Ligeia,
vol. 121-124, n°1, 2013, pp. 208-217.
5 E. CORIN, « Possession féminine et structures de pouvoir dans les sociétés zairoises », Culturei(1),

1981, pp. 31- 40.
6 L. DE HEUSH, Possession et chamanisme, In pourquoi I'épouser ?, Paris: Gallimard, 1971, p. 235

110

Les spécificités propres a la divination dans chaque rite éclairent ainsi les modalités
particulieres selon lesquelles chacun entretient son rapport avec la possession.’

Les trois groupes envisagés ont une visée directement thérapeutique. Cela signifie
que la seule voie d'entrée pour y accéder est une maladie, définie dans chacun des
cas moins par la configuration de ses symptdomes que par le fait que des esprits
d'une nature particuliere, liés au rite, sont intervenus dans le processus étiologique
responsable de la maladie. Le traitement de ces maladies passe nécessairement
par une initiation qui aboutit non a la guérison proprement dite, au sens ou celle-ci
équivaudrait a un retour a I'état antérieur a la maladie, mais a un réaménagement et
au renforcement de la relation entre la personne et I'esprit qui est en elle.

Le processus de transe dans les groupes mentionnés est comparable a celui de la
performance artistique, dans la mesure ou I'on n'est plus maitre ou maitresse de son
propre corps et ou les gestes deviennent automatiques, transformant le corps en un
objet actif. Lartiste performeur ou performeuse ne s'attend pas a ce que le spectateur
ou la spectatrice comprenne d'emblée son travail et ne mise pas sur ses compétences
ou ses connaissances préalables ; l'artiste se réinvente dans ses actions et s'adapte
a son public.

1.3. Evolution de la performance artistique a Kinshasa

De toute évidence, les pratiques artistiques a caractére performatif existent depuis
longtemps, bien que la terminologie contemporaine pour les désigner n‘ait pas encore
été forgée a I'époque. Dans ce contexte, l'artiste Eddy Masumbuku apparait comme
I'un des premiers, sur la scene artistique contemporaine de Kinshasa, a avoir proposé
des actions qui correspondent a ce que le vocabulaire actuel de I'art contemporain
qualifie de « performance artistique ».

Ce concept, a la fois vaste et problématique, s'est développé de maniere non linéaire
sur la scéne artistique de Kinshasa. En 2001, lors de son exposition « Emergence
épisode Il », Eddy Masumbuku présenta une installation composée d'un cercueil
traditionnel renfermant un dictionnaire, métaphore de la connaissance. Lartiste,
vétu tel un chef revenant d'un déplacement, y mettait en scéne le constat d'une
crise alimentaire et d'un processus de désertification. Cette action, assimilable a
un happening, fut réalisée par Masumbuku sans qu'il ait pleinement conscience de
I'existence de pratiques similaires ailleurs ni méme de la terminologie qui les désigne
dans le champ de I'art contemporain.?

Vers la fin de I'année 2003, un groupe d'étudiants et d'étudiantes issus de I'Académie
des Beaux-Arts fondera le collectif « EZA POSSIBLE », qui va alors s'approprier le
terme performance art.

Ce collectif avait réalisé plusieurs interventions artistiques dans l'espace urbain,
parmi lesquelles on peut citer le festival « Les Scénographies urbaines ».

Par la suite, d'autres initiatives vont émerger, telles que celles du Collectif SADI avec
le projet Tokomi wapi ?, ou encore le festival KIN ACT. Plus récemment, le collectif
FARATA s'est illustré avec le festival de performance Kin-Etelemi-Telemi, inscrivant
ainsi la pratique dans une dynamique continue de renouvellement.®

7 Ibidem, p. 40.

8 P. TANKWEY, Le paradigme « art contemporain » dans le contexte de I'art pictural congolais,
mémoire de licence, Académie des Beaux-Arts (ABA), 2018, p.72, inédit.

9 Ibidem, p.72, inédit.

m



Il. Analyse des signes et des significations des performances artistiques « Bokoko »
de Athou Molimo Bongonda, et notre « Priere controversée »

I. 1. Athou Molimo Bongonda et la performance artistique « Bokoko »

Selon Esther Ferrer, « la performance, c'est merveilleux, c'est le plus libre et le plus
démocratique de tous les arts, tu n'as besoin d'aucune discipline, tu n'as besoin de rien,
tu n'as besoin que de toi-méme, tout sort de toi, tout le monde a ¢a. La performance, c'est
comme un oiseau qui vole, qui s ‘arréte picoter ici et la et qui reprend son vol, comme un
nomade, comme un gitan qui n'a méme pas de charrette — c'est un art sans domicile fixe
qui peut s'installer partout. »

Ces mots nous plongent dans l'analyse du travail de Athou Molimo Bongonda, alias «
Spiritus ». Dans son ceuvre, Spiritus articule les pratiques précoloniales et les formes
contemporaines de la performance artistique. Il se définit en tant que transdisciplinaire
et, a travers cette liberté, incarne des signes et divers roles en projetant son corps
physique dans des corps spirituels pouvant évoquer la figure de I'« imposteur-sorcier ».
Ses performances suscitent chez le public une multitude d'imaginaires liés aux symboles,
indices et icones qu'il mobilise.

Pour Spiritus, I'essentiel de la performance artistique réside dans la capacité a susciter
des questions et des réflexions en mobilisant des symboles universels. A travers cette
démarche, il perverti et détourne le sens initial des signes et construit un contre-discours
notamment sur l'ceil, la nudité, les cornes, la cloche, les statuettes etc.

En tant que corps métamorphosé, Spiritus réinterprete ces éléments en les mettant en
relation avec son histoire personnelle et se présente comme une mise en image de l'esprit
des ancétres. Cette manipulation des symboles ne se limite pas a un simple exercice
intellectuel : elle provoque une véritable expérience chez le spectateur ou la spectatrice.
La confusion s'installe alors, et le public s'interroge : est-il sorcier ? Fait-il partie d'une
secte ? Assiste-t-on a un rituel satanique ? Au plus profond de certaines personnes, des
prieres silencieuses s'élevent, dans l'espoir que l'artiste ne s'approche pas d'elles, car un
simple contact pourrait étre interprété comme un signe d'initiation. Telle est la réalité a
laguelle le public de Spiritus est confronté, entre interrogation, fascination et crainte.

En jouant avec les sentiments et en satisfaisant les attentes du public, il se fait miroir
de celui-ci : son travail se nourrit des imaginaires des spectateurs et des spectatrices et
continue a les alimenter.

Pour une meilleure interprétation de son ceuvre, arrétons-nous a sa performance artistique
« Bokoko » de 2024 réalisée dans une installation multimédia.

Dans cette performance , Spiritus s'inspire de diverses pratiques traditionnelles et
ancestrales tels que le « pemba » et le « ngola ». Le « pemba » est une terre de couleur
marron clair que l'on applique sur le corps pour se protéger des mauvais esprits.
Paradoxalement, il produit également des effets bénéfiques sur la peau et I'estomac. Dans
le contexte de ses performances urbaines, Spiritus I'utilise également comme un outil
visuel, attirant I'attention sur son corps et le faisant « briller » aux yeux du public. Il recourt
aussi au « ngola », un pigment employé lors de cérémonies destinées aux meres apres
la naissance de leur premier enfant. La présence symbolique de la statue renforce le lien
avec les ancétres.®

10 Dzekashu MacViban, texte du catalogue sur I'artiste Spiritus, 2025

12

Cette performance se déploie a travers le parcours de l'artiste dans le public. Il choisit alors
certaines personnes qu'il marque du « Ngola » sur le front, désignant ainsi ces individus
comme les « Elus » de la soirée.

[1.2. La performance « Priere controversée »

De notre c6té, dans « Priere controversée » qui est une a la fois une Performance, une
Installation vidéo de 7 minutes, 21 secondes, un Texte et une Mosaique murale, nous
explorons de maniere critique des dimensions socioculturelles telles que la religion, la
spiritualité et l'identité culturelle dans le quotidien des habitants et des habitantes d'une
ville aussi cosmopolite comme Kinshasa. Nous y menons une analyse approfondie de la
société congolaise en nous appuyant sur la structure d'une priére, que nous considérons
comme un véritable miroir des dynamiques sociales, aspirations et des valeurs collectives,
pour comprendre et justifier les comportements développés chez certains Congolais et
Congolaises, particulierement les adeptes des églises de réveil.

Pour comprendre les structures de la domination dans ces églises et tenter d'expliciter
pourquoi les pasteurs, dans ces églises, exercent une influence considérable sur les
décisions des Congolais et des Congolaises, nous pensons qu'il est essentiel de revenir
sur le passé colonial.

En effet, pendant cette période, les missionnaires belges, en particulier ceux qui ont ceuvré
en République Démocratique du Congo, ont souvent utilisé la Bible et les enseignements
chrétiens comme des outils de manipulation pour justifier et faciliter la colonisation.

lls ont présenté la colonisation comme une mission divine, visant a “civiliser” les populations
africaines en leur apportant la foi chrétienne, ce qui a permis de légitimer I'occupation et
I'exploitation des ressources. En outre, ils interprétaient certains passages bibliques pour
soutenir leurs actions, utilisant par exemple des versets sur l'obéissance et la soumission
pour inciter les populations locales a accepter I'autorité coloniale.

Ces réalités continuent d'influencer la perception des enseignements bibliques chez
les Congolais et les Congolaises. On peut constater, par exemple, que le respect que la
population congolaise manifeste envers les lois bibliques est souvent motivé par la peur
du chatiment ou de la colere divine.

Les pasteurs des églises dites de réveil saisissent cette opportunité pour inciter les fideles
a satisfaire les besoins propres du pasteur, prenant ainsi la place de Dieu. lIs se présentent
comme des représentants divins, capables d'accomplir des miracles et d'apporter des
solutions.

La vénération, la gloire et la soumission envers ces pasteurs rappellent comment les
enseignements religieux sont utilisés comme stratégie de manipulation, engendrant
parfois haine, colére et conflits au sein des familles, ainsi que des sentiments d'envie et de
convoitise. Dans|'entre temps, les fideles sont encouragés a offrir une partie de leurs revenus
aux pasteurs, qui en tirent profit. Ces derniers promettent en retour richesse, mariage et
voyages, instillant ainsi un espoir chez les fideles qui, en retour, vivent uniquement par leur
foi, confiant a 'amélioration de leurs vies individuelles grace aux bénédictions qu'ils tirent
des activités des pasteurs et surtout dans leurs contributions a l'essor de I'église.

Dans ce sens, nos performances sont des dialogues, parfois silencieux, parfois a voix

haute. Elles engagent une conversation avec l'invisible et font corps avec le texte que nous
écrivons et affichons dans les lieux ou se déroulent les performances.

13



Pour susciter I'attention de notre public, tout d'abord, nous circulons au milieu de ceux
et celles qui nous suivent donnant I'impression d'étre égarée. Puis soudainement, nous
exécutons des gestes brusques comme si nous étions possédée par une entité spirituelle
qui prend emprise sur nous. Ensuite, nous reprenons lentement notre calme sous forme
d'un rétablissement, mais, d'une délivrance. Notre gestuelle indéfinie et I'intrigue de nos
mouvements évoquent le cercle vicieux dans lequel la population se trouve.

Somme toute, dans « Priére controversée », nous prenons comme point de départ le format
des prédications et des prieres tels qu'il est pratiqué dans les églises de réveil. Notre travail
analyse les situations de transformation spirituelle et les agendas souvent économiques
qui se cachent derriere les sermons. Combinant plusieurs formats, de la performance a
la vidéo d'animation, « Priere controversée » se compose d'extraits audio d'une priére a
laquelle nous répondons ; d'un texte en francais et en lingala, qui représente la priere d’'un
Congolais ou d'une Congolaise, d'une part.

D'autre part, notre travail analyse le comportement sociétal a travers les priéres, comme
la maniere dont les églises faconnent I'opinion publique et orientent I'imaginaire collectif
; a travers une vidéo d'animation et d'une performance en arriere-plan, d'une mosaique
murale colorée faite de plastique transparent de différentes couleurs assemblé avec de la
colle chaude, qui déconstruit les fenétres en mosaique d'une église.

[1.3. La dialectique du spirituel et de la fonction symbolique

Apres avoir présenté la démarche artistique de Athou Molimo Bongonda, alias « Spiritus »
et de nous-mémes ci-haut, il apparait clairement que nos actions performatives s'inscrivent
dans une relation étroite avec le spirituel, entendu comme l'invisible tel qu'il est percu
et congu dans la société congolaise en général, et kinoise en particulier. En effet, ces
pratiques artistiques traduisent une volonté de matérialiser l'invisible par le biais d'images,
de gestes et de mouvements corporels qui en assurent la manifestation sensible.

Lexemple de la performance « Priere controversée » ouvre un champ d'interprétation
particulierement fécond de la dialectique du spirituel et de la fonction symbolique. Par la
reprise de prédication de certains pasteurs des églises de réveil et la déconstruction des
fenétres en mosaique d'une église, nous interrogeons la religion comme lieu exclusif de la
spiritualité. Par cet acte, nous osons imaginer le spirituel au-dela du religieux.

Dans cette ceuvre, la dialectique se révele avec force. Le spirituel, qui releve par essence de
I'invisible, trouve dans la priere un mode de représentation ou la parole, a elle seule, ne suffit
pas. Si le spirituel s'oppose traditionnellement au biologique et au mécanique', dans les
églises de réveil en RDC, la priere devient un moment de lutte spirituelle et « physique »,
car il s'agit de « chasser » les démons qui se sont emparés des corps, de « briser les
chaines » ou de « sortir des prisons sataniques ». Cette lutte constante ne peut s'opérer
gu'a travers une gestuelle codifiée - mouvements de mains, cris, postures corporelles -
qui symbolisent et rendent visible le combat contre l'invisible.

11 Dzekashu MacViban, texte du catalogue sur l'artiste Prisca Tankwey, 2025.
12 R. Jacques, « Le « spirituel » et le « religieux » & I'épreuve de la transcendance »
in Théologiques, vol. 7, n°1, 1999, pp. 89-106

14

Ce phénomene rejoint le paradoxe souligné par Maurice Godelier dans Limaginé,
lI'imaginaire & le symbolique®™. Selon lui, I'imaginaire qui nourrit les religions et les croyances
n'est jamais per¢u comme imaginaire par ceux qui y adhérent. Bien au contraire, il est vécu
comme réalité plus tangibles encore que les expériences quotidiennes. Ainsi, le spirituel et
le symbolique s’articulent dialectiquement : le premier puise sa force de conviction dans
le second, tandis que le symbolique, par les images et les gestes, donne consistance au
spirituel et le rend opératoire.

Dans « Bokoko » de Spiritus, cette dialectique atteint une dimension particulierement
éloquente. Les gestes, les objets et les mouvements corporels de I'artiste s'emparent de
I'expérience vécue du spectateur, de la spectatrice interrogeant ses peurs, ses angoisses
et méme sa foi. L'action performative devient alors un espace ou « le symbolique déborde
la pensée, envahit et mobilise le corps tout entier, le regard, les gestes, les postures™ »,
articulant de maniere critique l'expérience du visible et de I'invisible.

[1l. Conclusion

La performance artistique a Kinshasa, profondément ancrée dans un riche héritage culturel
et spirituel, se révele étre un espace privilégié de dialogue et de réflexion sur les réalités
contemporaines de la République Démocratique du Congo. A travers la performance
« Bokoko » de Athou Molimo Bongonda, connu sous le nom de « Spiritus » et la nbtre
intitulée « Priere controversée », nous avons essayé de montrer comment les artistes
performeurs sont confrontés a des interrogations existentielles concernant l'identité, la
spiritualité et les dynamiques sociales a Kinshasa.

Pour ce faire, leurs performances integrent des éléments de rituels ancestraux tout en
interrogeant les pratiques religieuses modernes, ouvrant ainsi un espace critique ou le
public est invité a réfléchir sur son rapport a la spiritualité et a la société. Dans ce contexte,
le signe, qu'il s'agisse d'un symbole, d'une image ou d'un geste, ne se limite pas a sa
signification immédiate. Il devient un moyen puissant d'exprimer des idées, des émotions
et des messages plus profonds.

En d'autres termes, le signe sert de véhicule pour communiquer des concepts complexes
et abstraits. Pour ces artistes, les différents signes auxquels ils recourent, sont un prétexte,
un point de départ pour engager le public dans une réflexion plus large sur des enjeux
socioculturels et politiques. Ainsi, la performance artistique a Kinshasa se positionne
comme un véritable medium d'expérimentation esthétique et sociale, capable de
transformer le récit collectif. Elle s'affirme comme un acte d'investigation et de redéfinition,
comme un moyen d‘affirmation d'un positionnement atistique et dynamique au sein d'un
monde en constante évolution.

13 M. GODELIER, L'imaginé, I'imaginaire & le symbolique, Paris, CNRS Editions, 2015, p. 11.
14 Ibidem, p. 12

15



Primo Mauridi
*1996, Goma

Mawe, 2022
Installation vidéo, 10 min

Suite a un rituel d'éveil, Nyabhingi, la déesse de I'abondance, s'éleve du souffle
Lingombe Mazuku. Elle a pour mission de guérir Goma de la destruction et de rétablir
I'équilibre écologique. Elle invoque la colére de Lingombe, I'esprit de discipline qui
corrige toutes les injustices. Lingombe crache du feu et du mahindule (lave) pour
avertir les gens de leurs transgressions contre la philosophie et la pratique de Buhuma,
responsables des relations entre les hommes et tous les étres vivants ! En se basant
sur l'ancien rituel autour du volcan Nyiragongo, Mawe explore de nouvelles formes de
mémoire et de savoir indigénes. Entre la connaissance et la mythologie, il y a la question
de la temporalité, dans laquelle le futur du passé et le passé du futur sont considérés
comme un. Cette compréhension multidimensionnelle du temps offre un paradigme.
Cela est en accord avec les mythologies et les pratiques locales et indigénes. C'est une
modalité qui aide a préserver la continuité intergénérationnelle des cultures indigénes
et a préparer la prochaine génération aux défis auxquels elle sera confrontée dans un
monde globalisé.

Mawe, 2022
Video installation, 10 min

Following an awakening ritual, Nyabhingi, the goddess of abundance, rises from

the Lingombe Mazuku breath. Her mission is to heal Goma from destruction and
restore ecological balance. She invokes Lingombe’s wrath, the spirit of discipline that
corrects all injustices. Lingombe spits fire and mahindule (lava) to warn people of their

TN o Ve - e . = transgressions against the philosophy and practice of Buhuma, responsible for the
""éﬂ:r:: -ﬁ-‘ﬂ 8 - f' o : relations between men and all living beings! Based on the ancient ritual around the
T e, sedh’ {3 =a T A Nyiragongo volcano, Mawe explores new forms of indigenous memory and knowledge.
c ki3 v g . R Between knowledge and mythology lies the question of temporality, in which the
2V L'mft« S T ity 2 98 .. ' / AN A future of the past and the past of the future are seen as one. This multidimensional
™ 55‘?;'::?_? o AL e W understanding of time offers a paradigm. It is consistent with local and indigenous
&4 )17 S PP RTAN W i mythologies and practices. It is a modality that helps to preserve the intergenerational

-

i

continuity of indigenous cultures and prepare the next generation for the challenges
they will face in a globalized world.

Primo Mauridi, Mawe, Video Installation, 2022, Film Still

16 17



Sarah Ndele
*1991, Kinshasa

Raconte-moi I'histoire (2024)
Installation multimédia, plastique brulé, vidéo (technique Matsuela)

Limportance des masques a toujours été cruciale dans le travail de Sarah Ndele, qui
recherche, recrée et réimagine le réle des masques dans les pratiques ancestrales

de Kinshasa a Salvador de Babhia, ainsi que la maniére dont ils sont liés aux traditions
performatives et orales et aux littératures. Dans Raconte-moi I'histoire , des téléphones
contenant des vidéos de performances (intitulées « Walé », « Sentinelle » et « Décision
» et diffusées en boucle) sont superposés aux masques, dont ils deviennent les « yeux
». Linstallation examine comment les masques peuvent devenir un terrain d'entente, a
la fois métaphorique et physique, entre le passé et I'avenir, entre I'ancien et le nouveau,
les masques symbolisant les technologies anciennes et les téléphones les technologies
modernes. Les masques sont fabriqués a I'aide d'un procédé appelé matsuela, qui
consiste a faire fondre au feu des chaises cassées et d'autres objets en plastique,

puis a les coller ensemble. Les performances présentées dans chaque masque sont
des performances qui refletent I'exploration des masques, qui mettent en dialogue

les anciennes et les nouvelles technologies et examinent le role des masques dans la
réappropriation des connaissances et des souvenirs effacés.

Raconte-moi I'histoire (2024)
Multimedia installation, burnt plastic, video (Matsuela technique)

The importance of masks has always been crucial to Sarah Ndele's work, as she
researches, recreates and reimagines the role of masks in ancestral practices from
Kinshasa to Salvador de Bahia, and how they relate to performative and oral traditions
and literatures. In Raconte-moi I'histoire, telephones containing looped performance
videos (entitled “Walé’, “Sentinelle” and “Décision") are superimposed on the masks,
becoming their “eyes”. The installation examines how masks can become a common
ground, both metaphorical and physical, between past and future, old and new, with
masks symbolizing ancient technologies and telephones modern ones. The masks
are made using a process called matsuela, which involves melting broken chairs and
other plastic objects in a fire, then gluing them together. The performances presented
in each mask reflect the exploration of the masks, placing old and new technologies in
dialogue, and examining the role of masks in the reappropriation of erased knowledge
and memories.

Sentinelle (2024), Wale (2023), Plastique brulé, vidéo, Sarah Ndele, Vue d’exposition, Photo: Sam Bosingwa

18 19



IMPRINT
MENTIONS LEGALES

Kokende Liboso Eza Kokoma Te is a project by Laboratoire Kontempo. The executing agency of
the project is OPTION ONGD. This publication documents the exhibition that took place at Mokili Na
Poche, Institut Francais and Académie des Beaux-Arts of Kinshasa (2025).

Kokende Liboso Eza Kokoma Te est un projet du Laboratoire Kontempo. La structure porteuse du
projet est OPTION ONGD. Cette publication documente I'exposition qui a eu lieu a Mokili Na Poche, a
I'Institut Francais et a I'Académie des Beaux-Arts de Kinshasa (2025).

Artistic Direction / Direction Artistique
Mukenge/Schellhammer (Christ Mukenge/Lydia Schellhammer)

Curation
Dzekashu MacViban

Production
Cedrick Tshimbalanga

Graphisme
Mukenge/Schellhammer

Logistics / Logistique
Paulvi Ngimbi, Cedrick Tshimbalanga

Technical Managment / Gestion Technique
Paulvi Ngimbi

Photos & Videos
Sam Bosingwa, Landry Ndungi

Accounting / Comptabilité
Option ONGD

Assistants / Assistantes

Translation and editing / Traduction et edition
Edwige Dro, Dzekashu MacViban

Publisher / Editeur
Laboratoire Kontempo

All rights reserved, No part of this publication mav be reproduced, translated, stored in a retrieval system or transmitted
in an form or by any means, electronic, mechanical, photocopying or recording or otherwise, without the permission of
the publisher. Tous droits reserves. Aucune partie de cette publication ne peut étre reproduite, traduite, stockee dans un
systeme d'extraction ou transmise sous une forme ou par un moyen quelconque, electronique, mecanique, par photocopie,
enregistrement ou autre, sans l'autorisation de I'editeur.

120 121



The project is funded and supported by / Le projet est financé et soutenu par:

Institut Francais de Kinshasa

Africa No Filter

Goethe-Institut Kinshasa

The African Arts Trust

Akademie Schloss Solitude

Bakwa Books

Académie des Beaux-Arts de Kinshasa
Plateforme Contemporaine

Galerie Barbara Thumm
OtherNetwork

Ambassade de la République fédérale d’Allemagne Kinshasa

PTION BB e T s
SRS L Cobariind | PEMENS African Arts
et Dibeuriti Trust
. AKADEMIE
L SCHLOSS
SOLITUDE
- e
G frem——

RATOIRE &
RN B
TEMPO

uuuuu

plateforme

contemporaine OtherNetwork

122 123



