


DEPIGMENTATION

Manuella Sali



© Goethe-Institut Kamerun & Artopia

Décembre 2025

Imprimé au Cameroun

© Goethe-Institut Kamerun & Artopia

December 2025

Printed in Cameroon

ISBN : 978-3-00-085086-8

Respire encore, 30x45 cm, 2025



Sommaire | Content

Raphaël Mouchangou

Le beau et le bon ! | The beautiful and the good !

Manuella Sali

Yves Xavier Ndounda Ndongo

Yves Chatap

Peaux Sauvées | Rescued Skins

Patrick Ngouana

Repensation politique et esthétique du corps noir | 

Political and Aesthetic Re-thinking of the Black Bodys

8

14

28

40



La Nuit du corps, 40x60 cm, 2022



Conçue sous la forme d�un concours, la plateforme Goethe-Découverte fut lancée en 2015 par le Goethe-

Institut Kamerun avec pour objectif de donner aux jeunes artistes camerounais.e.s, de diverses disciplines 

artistiques, une expérience de formation et un espace d�expression. Ils/elles sont retenu.e.s au terme d�un 

processus de sélection rigoureux par des professionnel.le.s des arts et de la culture. Après avoir traversé les 

étapes de la candidature sur dossier en ligne suivie d’une audition pour les finalistes, le/la lauréat.e bénéficie 
d�un accompagnement multiforme qui va du coaching par des pairs, à la conception et la production d�un 

spectacle ou d�une exposition, en passant par une exposition médiatique à travers divers outils et supports, 

ainsi qu�une prime.

En dix années d�existence, la plateforme Goethe-Découverte a promu et accompagné près d�une centaine 

de jeunes parmi lesquels une douzaine sont issu.e.s des arts visuels, devenant ainsi un rendez-vous attendu 

par de nombreux jeunes étudiant.e.s en art et autres praticien.ne.s autodidactes chaque année. Si pour la 

catégorie dédiée aux arts visuels, les années précédentes on fait la part belle aux peintres essentiellement 

et à quelques sculpteurs, cette année, pour la toute première fois, une photographe est primée. Et au-delà 

de la discipline, la surprise s�étend également sur les champs de l�origine et de l�expérience de l�élue car 

Manuella Sali, lauréate Goethe-Découverte arts visuels 2025, est issue de l�extrême Nord du pays, bien 

loin des centres urbains de Yaoundé et de Douala, où les opportunités de formation et de diffusion sont si 

souvent concentrées. De même que, à peine majeure, elle est parmi les plus jeunes lauréat.e.s sélectioné.e.s 

depuis l�avènement de la plateforme du haut de ses 21 ans au moment de son sacre. 

Mais est-ce aussi une surprise si, pour sa création, Sali a décidé de s�intéresser au phénomène de plus en 

plus préoccupant du blanchiment de la peau ? Originaire d�une terre qui offre à ses hommes et ses femmes 

une peau d�un scintillant noir, qui aurait pu inspirer à Léopold Sédar Senghor son célèbre poème Femme 

noire1, où l�on peut lire « les perles sont étoiles sur la nuit de ta peau », Sali a sans doute mal vécu les 

transformations, ou plutôt les violences imposées à la peau telles qu�elle les a observées dans les villes 

qu’elle a parcourues. A ce fléau grandissant, elle a choisi de répondre par son art, la photographie, avec 
son outil de prédilection, sa caméra et avec une collection exceptionnelle : Dépigmentation. Les conseils 

avisés d�Yves Chatap, son coach et commissaire d�exposition, ont permis d�aboutir à une collection d�images 

diversifiée et équilibrée, que nous avons le plaisir de présenter au Goethe-Institut entre décembre 2025 et 
janvier 2026, mais également dans un format « éternel » à travers ce catalogue que nous sommes ravis de 

partager avec vous.

Raphaël Mouchangou

Le beau et le bon !

1. Léopold Sédar Senghor, Chant d�ombre, Les éditions du Seuil, 1945.

La Prière des ombres, 30x45 cm, 2025
9



Raphaël Mouchangou

The beautiful and the good!

Designed as a competition, the Goethe-Découverte platform was launched in 2015 by the Goethe-Institut 

Kamerun with the aim of providing young Cameroonian artists from various artistic disciplines, with a 

training experience and a space for expression. They are selected through a rigorous process conducted by 

arts and culture professionals. After going through the online application process followed by an interview 

stage for the finalists, the winner receives multifaceted support, ranging from peer coaching to the design 
and production of a show or exhibition, as well as media exposure through various tools and channels, and 

a cash award.

Over its ten years of existence, the Goethe-Découverte platform has promoted and supported nearly one 

hundred young artists, including a dozen from the visual arts, becoming an eagerly awaited event for 

hundreds of young students from art schools and programs, as well as other self-taught practitioners, each 

year. While previous years have primarily featured painters and a few sculptors, this year, for the very first 
time, a photographer has been awarded the prize. Beyond the discipline itself, the surprise also extends 

to the background and experience of the laureate, as Manuella Sali, the 2025 Goethe-Découverte Visual 

Arts laureate, hails from the far north of the country, far from the urban centers of Yaounde and Douala 

where training and dissemination opportunities are so often concentrated. Similarly, barely of legal age, 

she is among the youngest winners selected since the platform�s inception, being only 21 at the time of her 

selection.

But is it really a surprise that Manuella chose to focus on the increasingly alarming phenomenon of skin 

bleaching for her work? Hailing from a land that bestows upon its women and men a shimmering black skin, 

that could have inspired Léopold Sédar Senghor�s famous poem Femme noire1 (Black Woman), where one 

can read ″pearls are stars on the night of your skin″. Manuella has undoubtedly been deeply affected by the 

transformations, or rather the violence inflicted upon skin, as she has witnessed them in the cities she has 
traveled through. She has chosen to respond to this through her art, photography, using her preferred tool, 

her camera, and with an exceptional collection: Depigmentation. The wise advice of Yves Chatap, her coach 

and exhibition curator, has resulted in a diverse and balanced collection of images, which we are pleased to 

present at the Goethe-Institut between December 2025 and January 2026, and also in an ″eternal″ format 
through this catalogue which we are delighted to share with you.

1. Léopold Sédar Senghor, Chant d�ombre, Les éditions du Seuil, 1945.

Les Mains du monde, 30x45 cm, 2025
11



Fleur de peau, 40x60 cm, 2022Masque de lumière, 40x60 cm, 2025Like me, 50x50 cm, 2025



Manuella Sali

Yves Xavier Ndounda Ndongo

Née en 2004 à Yaoundé, Maïfeo Dague Sali Manuella, dite Manuella Sali, vit et 

travaille au Cameroun. Son parcours artistique se construit dans un environnement 

multiculturel où se croisent héritages traditionnels et influences contemporaines. 
Cette coexistence d’univers nourrit une réflexion sur la mémoire, la modernité et 
la représentation dans les sociétés africaines postcoloniales.

Elle découvre la photographie en 2019 auprès du photographe italien Stefano 

Zambuto, d�abord comme modèle avant de prendre elle-même l�objectif. Ce 

passage fondateur marque le début d�une formation approfondie au sein du 

Projet 4×4 de Rodrigue Mbock, où elle développe ses connaissances techniques 

sur la maîtrise de l�appareil, les réglages, la lumière, le triangle d�exposition2 et la 

composition. Son initiation est renforcée par plusieurs masterclass qui ont affiné 
sa compréhension de l�image, de l�espace et de la mise en scène. Forte de ces 

apprentissages, elle professionnalise sa pratique et multiplie les expositions 

entre 2019 et 2025.

Lauréate du Goethe-Découverte 2025 en arts visuels, Manuella se démarque 

comme une figure montante de la photographie camerounaise. En 2021, elle 
initie avec Kristel Kiki le projet 100 visages contre la COVID-19, une série de 

portraits colorés qui témoigne de la résilience et de l�espérance des populations 

camerounaises face à la pandémie. Exposée à l�Institut Français du Cameroun 

(IFC) à Yaoundé, cette série marque son entrée dans le monde professionnel de 

la photographie. La même année, elle poursuit sa série Woré (Beauté en langue 

Toupouri) qui met en avant la culture et les traditions de ce peuple, notamment à 

travers les ornements, les perles et les tenues traditionnelles pour célébrer le Féo 

Kagué : fête du nouvel an et de la récolte.

Son processus artistique conjugue rigueur technique, profondeur symbolique et 

engagement social, inscrivant la photographie dans une esthétique du témoignage 

et de la conscience.

L�ombre du miroir, 30x40 cm, 2025
14



Le processus artistique de Manuella se déploie 

à l�intersection de l�observation sociétale et de 

l�investigation esthétique. Sur le plan structurel, 

elle s�organise autour de l�analyse critique, de 

l�engagement social et de la mise en scène 

photographique. Sur le plan thématique, elle 

questionne l�identité, la mémoire, le patrimoine 

et les faits culturels des sociétés africaines 

contemporaines. Ses recherches ont pour objectif 

d�inscrire son discours dans une perspective 

décoloniale qui considère les interactions intimistes 

et collectives comme des dimensions fondamentales 

de la production de sens.

Sa démarche suit un protocole rigoureux combinant 

observation, interrogation, documentation, 

construction scénographique d�images et production 

écrite. Cela confère à sa pratique une dimension 

quasi scientifique, où chaque œuvre est pensée 
comme un espace d�expérimentation plastique, 

symbolique et analytique. La collaboration avec ses 

modèles constitue un pilier de cette méthode de 

création. En l�absence de rémunération, elle instaure 

une dynamique de réciprocité fondée sur l�échange 

de compétences et la mutualisation des visibilités. 

C�est suivant cette logique que l�artiste leur offre 

des séances de shooting professionnelles pour leurs 

initiatives personnelles et qu�en retour, ils posent 

pour ses projets artistiques. Cette logique éthique 

et sociale renforce la cohérence de sa pratique et 

traduit une vision de la création comme acte partagé.

Les projets de Manuella sont le plus souvent 

réalisés dans le salon de sa mère, dans des espaces 

domestiques ou dans des studios photographiques 

qu�elle loue pour maîtriser l�environnement, sa 

Démarche artistique et construction du 

sens 

technique et la profondeur symbolique de ses 

œuvres. Elle utilise la couleur pour mettre en valeur 
la beauté du sujet, sa complexité et sa diversité. 

Le fond noir qu�elle affectionne fonctionne comme 

métaphore de gravité des thématiques abordées, 

tandis que la fleur peut évoquer la résilience 
et la renaissance. En fonction des conditions 

lumineuses de son environnement, elle procède 

généralement à deux réglages principaux de son 

triangle d�exposition. Pour les prises de vue en noir 

et blanc, l’ISO est fixé à 160, l’ouverture à f/2 et la 
vitesse à 1/350 s. Pour les prises de vue en couleur 

en extérieur, l�ISO reste à 160, l�ouverture à f/4 et 

la vitesse à 1/160 s. Ces réglages lui permettent 

de créer une dialectique entre lumière et obscurité, 

visible et invisible, contrastes et perspectives.

Les clichés de Manuella marquent  par le fait qu�ils 

permettent de découvrir la diversité culturelle 

camerounaise sans l�objectiver, la dénaturer ou la 

folkloriser. Ce processus créatif, par sa dimension 

identitaire et mémorielle peut s�observer de manière 

péremptoire dans sa série Dépigmentation. 

Corps, identité et résistance de la série 

Dépigmentation

La dépigmentation peut se définir comme la perte 
de la pigmentation naturelle de la peau, entraînant 

ainsi sa décoloration. Ce phénomène est dû à une 

diminution ou une disparition de la mélanine, le 

pigment responsable de la couleur de la peau, des 

cheveux et des yeux.  Elle peut être volontaire ou 

involontaire. 

La série Dépigmentation de Manuella parle de ce 

phénomène en l’inscrivant dans une réflexion critique 
actuelle. Elle analyse les pratiques de beauté, 

ainsi que leurs implications sociales, culturelles et 

symboliques. Le caractère contextuel de cette série, 

développée au Cameroun, justifie le recours à la 
contextuologie3 de l�art comme outil d�analyse de 

son processus de création. Cela se fait en étudiant 

trois des huit dimensions contextuologiques que 

sont le contexte de production, le processus de 

création et la réception. 

Dans la société camerounaise, Manuella observe 

que la dépigmentation volontaire est un phénomène 

silencieux et pernicieux qui met en lumière les 

tensions identitaires, les violences esthétiques 

imposées par les normes sociales, culturelles, 

médiatiques et économiques. Cette série s�inscrit 

également dans un contexte sociohistorique marqué 

par la reconfiguration légitime de l’importance des 
femmes artistes et leur reconnaissance longtemps 

occultée dans les mondes de l�art. C�est cette logique 

de valorisation qui guide l�exposition Goethe-

Découverte en arts visuels prévue en décembre 

2025. Elle démontre la volonté de cette plateforme 

de poursuivre son engagement dans la mise en 

lumière des femmes face aux idéaux normatifs 

comme la beauté. Enfin, Dépigmentation puise 

dans l�expérience personnelle de l�artiste et de son 

entourage souvent confrontés à des discriminations 

liées à la couleur de peau. Ces vécus nourrissent 

une œuvre où la photographie devient un vecteur de 
sensibilisation et un instrument de critique sociale.

Dans son approche créative, les couleurs jouent un 

rôle de premier ordre. Les fonds sombres de cette 

série traduisent la profondeur des blessures, l�état 

dermatologique alarmant et la dépendance aux 

pratiques cosmétiques dangereuses pour la santé. 

Les pigments de blanc et de gris sur la peau des 

modèles évoquent la décoloration néfaste de la 

mélanine. La clarté ambiante de l’œuvre évoque la 
dignité et la résilience de ces corps traumatisés face 

aux injustices du regard de l�autre. Cette opposition 

plastique instaure un dialogue symbolique entre 

souffrance, intériorisation des normes sociales en 

vigueur et réaffirmation de soi.

Cette réflexion rejoint les analyses de Frantz Fanon 

dans Peau noire, masques blancs4  publié en 1952. 

Fanon y démontre que le colonisé intériorise les 

normes esthétiques et culturelles du colonisateur, 

adoptant un « masque blanc » pour être accepté dans 

un système dominé par la culture occidentale. Cette 

aliénation psychologique explique la tendance de 

certaines personnes à modifier leur apparence pour 
correspondre à un idéal imposé. Dépigmentation 

visualise cette dynamique en transformant la peau 

en territoire de conflit identitaire où s’affrontent les 
héritages coloniaux et la quête d�estime de soi.

Le contraste entre fond noir et lumière symbolise 

la tension entre invisibilité sociale et désir de 

reconnaissance. Par cette mise en scène, Manuella 

matérialise la lutte entre l�effacement et la présence, 

le silence et la parole. Cette lecture peut être 

prolongée par la pensée de Ngugi wa Thiong�o 

Crèmes de feu, 30x45 cm, 2025

16 17



dans Decolonizing the Mind5, où l�auteur montre 

comment l�imposition des langues coloniales a 

aliéné la pensée africaine. Comme le langage chez 

Ngugi, la peau devient ici le lieu d�une dépossession 

et d�une reconquête de soi.

Pour Manuelle, la série Dépigmentation doit être 

reçue comme un lieu où la photographie questionne, 

sensibilise et sert d�émancipation à notre propre 

condition. En réaffirmant la valeur du corps noir, 
l’artiste fait de son œuvre un espace de lutte et 
de souveraineté symbolique. Sa pratique conjugue 

mémoire et beauté, résistance et renaissance, 

inscrivant l�image dans la continuité des pensées 

décoloniales contemporaines.

2. Le triangle d�exposition est un concept fondamental en 

photographie qui explique la relation entre trois réglages 

essentiels qui déterminent la luminosité d�une image : l�ouverture 

du diaphragme, la vitesse d�obturation et la sensibilité ISO. La 

fonction de ce trio est de permettre au photographe de contrôler 

l�exposition (la quantité de lumière) pour obtenir une photo 

correctement exposée, tout en influençant d�autres aspects 

créatifs de l�image, comme la profondeur de champ ou le flou de 

mouvement.

3. https://www.artopiadream.com/articles/la-contextuologie-de-

lart 

4. Frantz Fanon, Peau noire, masques blancs, Les Éditions du 

Seuil, 1952, 190 pages.

5. Ngũgĩ Wa Thiong’o, Decolonising the Mind: The Politics of 

Language in African Literature, James Currey, 1986.

Sous l�acide, 30x45 cm, 2025 Mémoire de marmite, 21x30 cm, 2025
18



Manuella Sali

Yves Xavier Ndounda Ndongo

Born in 2004 in Yaounde, Maïfeo Dague Manuella Sali, known as Manuella 

Sali, lives and works in Cameroon. Her artistic journey has developed within 

a multicultural environment where traditional heritages and contemporary 

influences intersect. This coexistence of worlds fuels a reflection on memory, 
modernity, and representation in postcolonial African societies.

She discovered photography in 2019 with the Italian photographer Stefano 

Zambuto, initially as a model before taking the camera herself. This pivotal 

experience marked the beginning of in-depth training within Rodrigue Mbock�s 

4×4 Project, where she developed her technical knowledge of camera operation, 

settings, lighting, the exposure triangle2, and composition. Her initiation was 

further enhanced by several masterclasses that refined her understanding of 
image, space, and staging. Building on this experience, she professionalized her 

practice and held numerous exhibitions between 2019 and 2025. 

Winner of the 2025 Goethe-Découverte Award in Visual Arts, Manuella stands 

out as a rising figure in Cameroonian photography. In 2021, together with Kristel 
Kiki, she launched the project 100 visages contre la COVID-19,  a series of vibrant 

portraits that testify to the resilience and hope of Cameroonian people in the face 

of the pandemic. Exhibited at the Institut Français du Cameroun (IFC) in Yaoundé, 

this series marked her entry into the professional world of photography. That same 

year, she continued her Woré series (meaning Beauty in the Toupouri language), 

which highlights the culture and traditions of these people, particularly through 

ornaments, beads, and traditional clothing worn to celebrate Féo Kagué: the New 

Year and harvest festival.

Her artistic process combines technical rigor, symbolic depth and social 

commitment, placing photography within an aesthetic of testimony and 

awareness.

La promesse blanche, 30x40 cm, 2025
20



Manuella�s artistic process unfolds at the intersection 

of societal observation and aesthetic investigation. 

Structurally, it is organized around critical analysis, 

social engagement, and photographic staging. 

Thematically, she questions identity, memory, 

heritage, and the cultural realities of contemporary 

African societies. Her research aims to situate her 

discourse within a decolonial perspective that 

considers intimate and collective interactions as 

fundamental dimensions of meaning production.

Her approach follows a rigorous protocol combining 

observation, questioning, documentation, 

scenographic construction of images, and written 

production. This lends her practice an almost 

scientific dimension, where each work is conceived 
as a space for plastic, symbolic, and analytical 

experimentation. Collaboration with her models 

is a cornerstone of this creative method. In the 

absence of remuneration, she establishes a dynamic 

of reciprocity based on the exchange of skills and 

the pooling of visibility. Following this logic, the 

artist offers them professional photo shoots for their 

personal projects, and in return, they pose for her 

artistic endeavors. This ethical and social approach 

reinforces the coherence of her practice and reflects 
a vision of creation as a shared act.

Manuella�s projects are often created in her mother�s 

living room, in domestic spaces, or in photographic 

studios she rents, to control the environment, her 

technique, and the symbolic depth of her work. She 

uses color to highlight the beauty, complexity, and 

diversity of her subjects. The black background she 

favors often serves as a metaphor for the gravity of 

the themes she explores, while flowers can evoke 

Artistic Approach and the Construction of 

Meaning

resilience and rebirth. Depending on the lighting 

conditions, she generally uses two main settings for 

her exposure triangle For black and white shots, the 

ISO is set to 160, the aperture to f/2, and the shutter 

speed to 1/350 s. For outdoor color photography, 

the ISO remains at 160, the aperture at f/4, and the 

shutter speed at 1/160 s. These settings allow her 

to create a dialectic between light and darkness, the 

visible and the invisible, contrasts and perspectives.

Manuella�s photographs stand out in that they allow 

viewers to discover Cameroon�s cultural diversity 

without objectifying, distorting, or folklorizing it. 

This creative process, with its focus on identity 

and memory, can be clearly seen in her series 

Depigmentation.

Depigmentation can be defined as the loss 
of the skin�s natural pigmentation, resulting 

in discoloration. This phenomenon is due to a 

decrease or disappearance of melanin, the pigment 

responsible for the color of skin, hair, and eyes. It 

can be voluntary or involuntary.

Manuella�s Depigmentation series addresses 

this phenomenon within a contemporary critical 

framework. It analyzes beauty practices and their 

social, cultural, and symbolic implications. The 

contextual nature of this series, developed in 

Cameroon, justifies the use of the contextuology3 

of art as a tool for analyzing its creative process. 

This is done by examining three of the eight 

contextuological dimensions: the context of 

production, the creative process, and the reception.

Body, Identity, and Resistance in the 

Depigmentation Series

Poudre d�oubli, 40x60 cm, 2025
22



In Cameroonian society, Manuella observes that 

voluntary depigmentation is a silent and insidious 

phenomenon that highlights identity tensions and 

the aesthetic violence imposed by social, cultural, 

media, and economic norms. This series also 

fits within a socio-historical context marked by 
the legitimate reconfiguration of the importance 
of women artists and their long-overlooked 

recognition in the art world. It is this logic of 

valorization that guides the Goethe-Découverte in 

the visual arts exhibition scheduled for December 

2025. It demonstrates this platform�s commitment 

to continuing its engagement in highlighting 

women�s perspectives on normative ideals such 

as beauty. Finally, Depigmentation draws on the 

personal experience of the artist and those around 

her, who often faced discrimination based on skin 

color. These experiences inform a body of work in 

which photography becomes a vehicle for raising 

awareness and an instrument of social critique.

In her creative approach, color plays a primary role. 

The dark backgrounds of this series convey the 

depth of the wounds, the alarming dermatological 

condition, and the dependence on unhealthy 

cosmetic practices. The white and gray pigments 

on the models� skin evoke the harmful alteration of 

melanin. The ambient lighting of the work conveys 

the dignity and resilience of these traumatized 

bodies in the face of the injustices of the observer�s 

gaze. This visual contrast establishes a symbolic 

dialogue between suffering, the internalization of 

prevailing social norms, and self-affirmation.

This reflection echoes the analyses of Frantz Fanon 

in Black Skin, White Masks4, published in 1952. 

Fanon demonstrates that the colonized internalize 

the aesthetic and cultural norms of the colonizer, 

adopting a "white mask" to be accepted in a system 

dominated by Western culture. This psychological 

alienation explains the tendency of some people 

to alter their appearance to conform to an imposed 

ideal. Depigmentation illustrates this dynamic by 

transforming the skin into a territory of identity 

conflict where colonial legacies clash with the quest 
for self-esteem.

The contrast between black background and light 

symbolizes the tension between social invisibility 

and the desire for recognition. Through this staging, 

Manuella materializes the struggle between 

erasure and presence, silence and speech. This 

interpretation can be extended by the thought of 

Ngugi wa Thiong�o in Decolonizing the Mind5, where 

the author shows how the imposition of colonial 

languages   alienated African thought. Like language 

in Ngugi�s work, the skin here becomes the site of 

dispossession and self-reclamation.

For Manuella, the Depigmentation series should be 

received as a space where photography questions, 

raises awareness, and serves as a means of 

emancipation from our own condition. By reaffirming 
the value of the Black body, the artist transforms 

her work into a space of struggle and symbolic 

sovereignty. Her practice combines memory and 

beauty, resistance and rebirth, placing the image 

within the continuity of contemporary decolonial 

thought.

2. The exposure triangle is a fundamental concept in photography that explains the relationship between three essential settings that 

determine the brightness of an image: aperture, shutter speed, and ISO sensitivity. The function of this trio is to allow the photographer 

to control exposure (the amount of light) to achieve a correctly exposed photo, while also influencing other creative aspects of the 

image, such as depth of field or motion blur.

3. https://www.artopiadream.com/articles/la-contextuologie-de-lart

4. Frantz Fanon, Peau noire,A masques blancs, Les Éditions du Seuil, 1952, 190 pages.

5. Ngũgĩ Wa Thiong’o, Decolonising the Mind: The Politics of Language in African Literature, James Currey 1986.

Silence de peau, 40x60 cm, 2025 Soleil noir, 40x60 cm, 2025

24 25



Beauté mutilée, 30x45cm, 2025 La Porteuse d�histoire, 40x60 cm, 2025



Peaux sauvées

Yves Chatap

L��uvre photographique de Manuella Sali s�inscrit à la frontière 

du visible et de l�indicible. Centrée sur le phénomène de la 

dépigmentation de la peau en Afrique, cette série se situe au c�ur 

d�un questionnement sur le pouvoir du paraître et la manière dont 

le regard structure la subjectivité face à l�autre. Par ses images, 

Sali questionne le corps comme espace d�inscription du temps, 

de l�histoire et de la représentation.

La peau, qui n�est pas une simple frontière biologique, devient 

chez la photographe un espace politique et symbolique où 

se condensent les tensions liées aux rapports de domination. 

Manuella Sali n�envisage pas la dépigmentation seulement 

comme un acte de violence ou de mutilation. Elle y voit le 

symptôme d�une tension historique entre visibilité et effacement, 

entre l�être et le paraître. La peau noire est le théâtre d�un drame 

collectif où se rejoue sans cesse la mémoire du passé. Dans 

Peau noire, masques blancs, Fanon décrit la couleur comme la 

première marque de l�aliénation coloniale6. Ce stigmate agit et 

persiste dans l�inconscient collectif d�une partie des populations 

camerounaises et la photographe fait de ce trauma une matière 

propice à la réinvention du soi et à l�émancipation.

Les compositions visuelles de la jeune photographe oscillent 

entre mise en scène et intimité, relevant d�une théâtralité 

critique. Pour la jeune artiste, la photographie n�est pas un art 

de la transparence mais de la conscience7. Le sujet photographié 

n�est jamais un objet passif, il est l�acteur d�un dispositif de 

représentation exposé à la fois à son propre regard et à celui de 

l�autre. Manuella Sali reprend cette dialectique : le modèle est à 

la fois performeur et témoin de sa propre visibilité. Les gestes 

répétés : s�appliquer une crème, se contempler dans le miroir, 

tenter de lisser la peau deviennent des actes rituels et visuels où 

l�intime devient la scène symbolique d�une crise identitaire.  

Dans cette perspective, la photographie de Sali s�apparente à un 

théâtre du visible où la peau est à la fois costume et réminiscence. 

Loin de toute brutalité visuelle, son �uvre assume la stylisation, 

l’éclairage artificiel et la pose maîtrisée. La dimension scénique 
signifie la prise de parole visuelle d’une enveloppe charnelle 
longtemps assignée au silence. Cette réappropriation du 

regard par les femmes noires constitue un acte de résistance 

fondamental8. En se prêtant au jeu de la pose, les modèles 

interpellent sur la persistance de certains stéréotypes dans la 

psychologie sociale d�un monde multipolaire.  

Le dispositif photographique est l�espace de confrontation entre 

les hégémonies et la subjectivité. Avec Dépigmentation, elle 

analyse sur la manière dont le regard produit la soumission : « Voir, 
c�est contrôler ; être vu, c�est être pris dans le réseau du pouvoir9 ». 

Sali subvertit cette tradition en travaillant sur la désorientation 

grâce au flou, à la surexposition ou à la lumière qui brûle plus 
qu�elle n�éclaire. Ainsi, la photographie n�est plus instrument de 

contrôle mais un champ de résistance où le spectateur, croyant 

dominer la scène, se découvre lui-même vulnérable et engagé.

La manipulation du regard constitue un fil conducteur dans 
l�ensemble de ce corpus d�images. Il ne s�agit pas seulement de 

critiquer l�histoire visuelle occidentale, mais d�inspirer un autre 

régime perceptif de soi. Par l�usage de la lumière, elle trouble 

la perception de ces corps qui semblent présents/absents, 

conscients/inconscients d�eux-mêmes. Ce rapport ambivalent à 

la lumière convoque la question du désir et du deuil. Le blanc 

omniprésent est le spectre d�une nostalgie post-impériale qui 

peine à se détacher des fantasmes du passé colonial10. Dans 

ce contexte, la dépigmentation devient symptôme de cette 

mélancolie. La peau claire témoigne d�un désir d�intégration, mais 

aussi d�un désespoir à être reconnu.

La photographe ne condamne pas ce geste. Elle l�observe avec 

empathie, cherchant à comprendre le drame intérieur qu�il 

recouvre. Là où la plupart des discours sociologiques réduisent la 

dépigmentation à un signe de canon esthétique et social, l�artiste 

y voit l�opportunité d�une acceptation de soi. Son regard, à la fois 

Blessure d�éclat, 21x30 cm, 2025
28 29



6. Frantz Fanon, Peau noire, masques blancs, Seuil, Paris.

7. Jean-François Chevrier, L�Exposition du photographe, Carré, Paris, 1987.

8. Hooks, Black Looks: Race and Representation. Boston, South End Press, 1992.

9. Michel Foucault, Surveiller et punir : Naissance de la prison, Gallimard, Paris, 1975.

10. Paul Gilroy, Mélancolie postcoloniale, Editions B42, Paris, 2020.

critique et bienveillant, redonne complexité à un phénomène souvent stigmatisé. 

Le blanc chimique, les poudres, les reflets métalliques, tout dans ses images 
renvoie à une économie du visible. Cette tension entre blessure et soin fait de son 

œuvre une pratique de réparation visuelle. En photographiant la peau abîmée, 
elle transforme l�indicible en visible.  

Dans les années 1960 à 1990, des magazines comme Amina, Drum ou Ebony 

ont façonné un imaginaire ambivalent de la beauté noire. Bien qu�ils aient été 

des outils d�émancipation et de visibilité pour les femmes noires, ces médias ont 

aussi intégré les codes visuels occidentaux : peau claire, cheveux lissés, postures 

inspirées des modèles de la mode européenne. Plus récemment, je me souviens 

d�une campagne publicitaire dans les rues de Yaoundé où une femme claire, tel un 

Saint-Michel triomphant, soumettait  un corps noir pris par l�injonction « Mettez-

les à vos pieds ». La photographe critique les conséquences de ce genre de 

falsification du corps noir par les mass media et leurs impacts sur la pluriculturalité 

camerounaise. 

Sali pousse cette logique jusqu�à l�inversion : son spectateur est mis en crise, 

contraint de s�interroger sur son propre désir de se voir. Dans cette mise en abîme 

du regard, le spectateur se découvre complice des normes qu�il croyait contempler 

de l�extérieur.

Cette articulation entre corps, image et pouvoir donne à l’œuvre de Sali une 
dimension profondément sensible.  Elle interroge la notion de sujet visible et 

déplace cette analyse vers une poétique du regard. Là où Fanon voit la blessure, 

elle introduit la réparation.

Chez Manuella Sali, la photographie devient donc un acte de réconciliation. Elle 

ne cherche pas à dénoncer mais à comprendre et à redonner au visible sa densité.

À travers la lumière, le soin et la théâtralité, Manuella Sali propose une manière 

de voir qui n�impose pas, mais suggère. Dans l�éclat du silence de ses images, le 

regard s�efface, et laisse place à la réciprocité.

Le Feu intérieur, 40x60 cm, 2025

30 31



Rescued Skins

Yves Chatap

Manuella Sali�s photographic work exists at the boundary 

between the visible and the unspeakable. Focusing on the 

phenomenon of skin depigmentation in Africa, this series lies at 

the heart of an inquiry into the power of appearance and how the 

gaze structures subjectivity in relation to the other. Through her 

images, Sali questions the body as a space inscribed with time, 

history, and representation.

The skin, which is not merely a biological boundary, becomes in 

the photographer�s work a political and symbolic space where the 

tensions of power relations are condensed. Manuella Sali does 

not view skin lightening solely as an act of violence or mutilation. 

She sees it as a symptom of a historical tension between visibility 

and erasure, between being and appearing. Black skin acts as 

the stage for a collective drama where the memory of the past is 

constantly replayed. In Black Skin, White Masks, Fanon describes 

color as the first mark of colonial alienation6. This stigma acts 

and persists in the collective unconscious of a segment of the 

Cameroonian population, and the photographer transforms 

this trauma into material conducive to self-reinvention and 

emancipation.

The young photographer�s visual compositions oscillate between 

staging and intimacy, reflecting a critical theatricality. For this 
young artist, photography is not an art of transparency but of 

consciousness7. The photographed subject is never a passive 

object; they are an actor within a representational apparatus, 

exposed both to their own gaze and to that of the other. Manuella 

Sali adopts this dialectic: the model is simultaneously a performer 

and a witness to their own visibility. The repeated gestures: 

applying cream, contemplating oneself in the mirror, attempting 

to smooth the skin � ritualistic and visual acts where the intimate 

becomes the symbolic stage for an identity crisis.

In this perspective, Sali�s photography resembles a theater of 

the visible where the skin is both costume and reminiscence. Far 

from any visual brutality, her work embraces stylization, artificial 
lighting, and controlled posing. The scenic dimension signifies 
the visual expression of a corporeal envelope long confined to 
silence. This reclaiming of the gaze by Black women constitutes a 

fundamental8 act of resistance. By engaging in the act of posing, 

the models call attention to the persistence of certain stereotypes 

within the social psychology of a multipolar world.

The photographic composition is the space of confrontation 

between hegemonies and subjectivity. With Depigmentation, 

she analyzes how the gaze produces submission: "Voir, c�est 

contrôler ; être vu, c�est être pris dans le réseau du pouvoir9" (To 

see is to control; to be seen is to be caught in the web of power). 

Sali subverts this tradition by working with disorientation through 

blur, overexposure, or light that burns more than it illuminates. 

Thus, photography is no longer an instrument of control but a 

field of resistance where the viewer, believing they dominate the 
scene, discovers themselves to be vulnerable and engaged.

The manipulation of the gaze is a common thread throughout 

this entire body of images. It is not just about critiquing Western 

visual history, but about inspiring another perceptual regime of 

self. The use of light distorts the perception of these bodies which 

seem present/absent, conscious/unconscious of themselves. This 

ambivalent relationship to light evokes questions of desire and 

mourning. The omnipresent white is the specter of a post-imperial 

nostalgia that struggles to detach itself from the fantasies of 

the colonial past10. In this context, depigmentation becomes a 

symptom of this melancholy. Light skin testifies to a desire for 
integration, but also to a despair at being recognized.

The photographer does not condemn this gesture. She observes 

it with empathy, seeking to understand the inner turmoil it 

conceals. Where most sociological discourse reduces skin 

lightening to a sign of aesthetic and social conformity, the artist 

sees it as an opportunity for self-acceptance. Her gaze, both 

critical and compassionate, restores complexity to a phenomenon 

Pixels de peau, 40x60 cm, 2022
32 33



often stigmatized. Chemical white, powders, metallic reflections, everything in 
her images refers to an economy of the visible. This tension between wound and 

healing makes her work a practice of visual repair. By photographing damaged 

skin, she transforms the unspeakable into the visible.

From the 1960s to the 1990s, magazines like Amina, Drum, and Ebony shaped 

an ambivalent vision of Black beauty. Although they have been tools for the 

emancipation and visibility of Black women, these media have also incorporated 

Western visual codes: light skin, straightened hair, poses inspired by European 

fashion models. More recently, I remember an advertising campaign in the streets 

of Yaoundé where a light-skinned woman, like a triumphant Saint Michael, 

subdued a black body seized by the injunction "Mettez-les à vos pieds" (Put 

them at your feet). The photographer criticizes the consequences of this kind of 

falsification of the Black body by the mass media and its impact on Cameroonian 
multiculturalism.

Sali pushes this logic to its inversion: her viewer is thrown into crisis, forced to 

question their own desire to see themselves. In this profound reflection, the 
viewer�s gaze discovers itself to be complicit in the norms that it thought it was 

contemplating from the outside.

This interplay between body, image, and power gives Sali�s work a profoundly 

sensitive dimension. It questions the notion of the visible subject and shifts 

this analysis toward a poetics of the gaze. Where Fanon sees the wound, she 

introduces the repair.

For Manuella Sali, photography thus becomes an act of reconciliation. She does 

not seek to denounce but to understand and to restore density to the visible.

Through light, care, and theatricality, Manuella Sali offers a way of seeing that 

does not impose but suggests. In the radiant silence of her images, the gaze fades 

away, giving way to reciprocity.

6. Frantz Fanon, Peau noire, masques blancs, Seuil, Paris.

7. Jean-François Chevrier, L�Exposition du photographe, Carré, Paris, 1987.

8. Hooks, Black Looks: Race and Representation. Boston, South End Press, 1992.

9. Michel Foucault, Surveiller et punir : Naissance de la prison, Gallimard, Paris, 1975.

10. Paul Gilroy, Mélancolie postcoloniale, Editions B42, Paris, 2020.

Peau silencieuse, 40x60 cm, 2025
34



Peau morte, 50x50 cm, 2022 Peau de terre, 60x80 cm, 2022



Écorchée claire, 60x80 cm, 2022 L�Âme blanche, 40x60 cm, 2022



Repensation politique et esthétique du 

corps noir

Patrick Ngouana

Depuis plus de soixante ans, la dépigmentation s�impose sur le continent africain 

comme l�un des symptômes les plus éloquents de la tension entre l�histoire et le 

corps. Ce n�est pas un simple geste de coquetterie, mais l�expression d�une mémoire 

en lutte. Une pratique où se mêlent désir, douleur et aliénation. Le corps noir y devient 

à la fois champ de bataille et miroir d�un imaginaire blessé : celui d�un monde où la 

blancheur fut longtemps l�étalon du pouvoir, de la beauté et de la réussite.

Le travail photographique de Manuella Sali s�inscrit dans un champ de tensions. Ses 

créations interrogent la place du corps noir dans un monde façonné par des siècles de 

hiérarchisation raciale. Inspirée par ce que son corps ébène lui renvoie en termes de 

beauté, elle cherche à redonner à la peau noire sa dignité, sa majesté et sa mémoire. 

Ses clichés parlent d�identité, de corps mais aussi de violence.

La colonisation a produit un régime du regard dont les effets se prolongent encore 

aujourd�hui. Le noir fut inventé comme négatif du blanc non pas comme identité, mais 

comme altérité. Comme l�écrit Frantz Fanon, « le Noir n�est pas un homme : il devient 

un homme dans la mesure où il s�oppose à l�homme blanc, mesure de toute chose »11.

La peau, dès lors, devint le premier territoire de la domination : un espace où s�inscrivent 

les hiérarchies raciales, les fantasmes de pureté et les violences symboliques.

Et cette hiérarchie visuelle a contribué a su placer le corps blanc comme modèle 

universel de beauté, d�humanité et de civilisation, tandis que le corps noir est considéré 

comme inférieur, primitif et parfois monstrueux. L�art et la culture ont joué un rôle 

important dans la mise en �uvre de cette transformation du regard de l�humanité 

dans la culture occidentale. Que ce soit avec des bandes dessinées comme Tintin ou 

encore les fameuses Expositions universelles et coloniales et les zoos humains, etc.12

Invisibilisation du corps noir et héritage colonial

Le Poids du silence, 40x60 cm, 2025
41



réseaux sociaux ont transformé le corps en capital 
symbolique. Malgré l�interdiction des produits à 
base d�hydroquinone ou de mercure, la demande 
reste forte. Selon l�OMS14, entre 25 et 77  % des 
femmes africaines ont recours à la dépigmentation. 
Ce phénomène s’infiltre jusque dans les logiques 
matrimoniales : la peau claire devient un atout social, 
un argument de valeur dans l�évaluation des futures 
épouses dans le cadre des procédures de dot, 
traduisant un marché du désir où la « blancheur » se 
négocie comme signe de réussite ou de plus-value 
humaine.

Cependant il faut voir derrière cette politique de la 
clarté ou encore comme le dit le commun populaire 
camerounais le djansang15 est un modèle qui nous 
nie. Et comme l�écrit Léonora Miano, « la racialisation 
est une pathologie européenne16  ». Chercher à 
l�imiter, c�est rejouer la tragédie d�une domination 
intériorisée, c�est valider le fardeau d�une mémoire 
fragilisée.

Pour Manuella Sali, cette culture de la blancheur se 
transforme en geste critique. Elle photographie des 
visages masqués de terre craquelée et zombifiés 
par le maquillage, pour questionner les effets 
postcoloniaux de la dépigmentation, les médias qui 
l�exaltent et les normes esthétiques qui en découlent 
et font violence.

Depuis les années 1960, la photographie africaine 
a connu une profonde transformation, passant 
d�un outil colonial d�observation à un médium 
d�expression et d�émancipation. Des photographes 
comme Seydou Keïta et Malick Sidibé ont inauguré 
une esthétique du portrait célébrant la dignité et la 

Esthétique de la repensation du corps noir

Depuis les années 1960, le marché africain de la 
dépigmentation s’est construit à la confluence de 
l�héritage colonial, de la modernité urbaine et du 
désir social. À l�aube des indépendances, la peau 
claire devient un signe de distinction et d�accès à 
la modernité, perpétuant la hiérarchie symbolique 
du regard colonial. Dans les années 1970-1980, 
l’essor des classes moyennes et l’influence d’images 
diffusées par des magazines africains comme Awa 
et Amina ainsi que la métamorphose spectaculaire 
de stars mondiales telles que Michael Jackson, 
imposent la blancheur comme norme esthétique et 
sociale invisibilisant davantage la peau noire. Des 
médias télévisés, des clips et publicités de produits 
de beauté et les émissions de people véhiculent et 
priorisent cet idéal et contribuent à sa propagation.

Durant la crise économique des années 1990, 
les produits illicites et dangereux envahissent les 
marchés populaires, traduisant une démocratisation 
du désir de clarté. Et depuis 2000, la mondialisation 
du marketing cosmétique et, plus récemment, les 

Blancheur et marché du désir

Les sociétés postcoloniales, héritières de cette 
architecture du visible, n�ont cessé de reconduire 
l�équation entre clarté et réussite. La dépigmentation 
apparaît comme le prolongement intime de cette 
logique. Elle est le signe d�une postcolonie où, pour 
reprendre les mots d�Achille Mbembe, les anciens 
dispositifs du pouvoir continuent de façonner les 
gestes et les désirs13.

Le corps noir porte ainsi la mémoire d�un regard 
qui ne lui appartient pas. Il demeure le lieu d�une 
tension entre l�être et le paraître, entre la mémoire 
du mépris et la quête d�acceptation.

modernité des sujets africains. Dès lors le studio est devenu un espace social et symbolique où se construit 
une fierté urbaine et communautaire. Cette première période, centrée sur l�anthropologie du quotidien17, 
fonde une photographie engagée dans la représentation de soi.

À partir des années 1980-1990, des artistes tels que Samuel Fosso et Zanele Muholi déplacent la pratique 
vers la performance et l�auto-représentation18. L�image devient un outil critique et militant, révélant les 
identités marginalisées et questionnant les récits dominants. Des expositions comme The Black Image 

Corporation ou In the Black Fantastic ont consolidé cette dimension réflexive, en interrogeant la production 
et la circulation des images noires dans le monde contemporain.

Depuis les années 2000, la photographie en Afrique adopte une approche performative et introspective 
centrée sur le corps comme lieu de mémoire et de résistance19. Le travail des artistes, comme Angèle 
Essama, est marquant quant aux discours qui incarnent cette période de par une esthétique écologique et 
féministe, utilisant des matériaux recyclés pour questionner la visibilisation du corps noir féminin. Zina Saro-
Wiwa, quant à elle, aborde la guérison et la reconstruction identitaire à travers la vidéo et la performance. 
Toutes deux abordent l�image comme espace esthétique du soin et de la réappropriation du corps noir. 
L�image ne se limite donc plus à représenter, elle soigne, restitue et transforme la perception de soi.

Le travail de Manuella Sali s�inscrit lui aussi dans les trajectoires du narratif d�une photographie africaine 
décoloniale, où l�image devient langage politique, soin et mémoire. Héritière du noir et blanc sensible de 
Keïta et Sidibé et attentive à l�exploration du corps féminin comme Angèle Etoundi Essamba, elle transforme 
chaque cliché en geste de réappropriation identitaire. En abordant la dépigmentation comme symptôme 
postcolonial, ses images offrent un espace où le corps noir se réinvente et où la photographie devient 
instrument de guérison et de résistance.

11. Frantz Fanon, Peau noire, masques blancs, Éditions du Seuil, Paris, 1952.
12. Dès le XIXe siècle, la hiérarchie raciale s�est imposée à travers les théories pseudo-scientifiques de Joseph Arthur de Gobineau 
(Essai sur l�inégalité des races humaines, 1853-1855) et de Paul Broca, qui prétendaient démontrer l�infériorité intellectuelle des 
Noirs par des mesures crâniennes. Ces discours ont nourri les expositions coloniales et les zoos humains organisés en Europe comme à 
Paris en 1931 ou à Bruxelles en 1958 � où des Africains étaient exhibés comme des curiosités exotiques. Cette vision s�est prolongée 
dans la culture populaire, notamment avec Tintin au Congo (Hergé, 1931), qui reproduit les stéréotypes raciaux du colonialisme, 
représentant les Africains comme naïfs, enfantins et dépendants du regard bienveillant de l�Européen.
13. Achille Mbembe, De la postcolonie, Karthala, 2000.
14. WHO, Skin Bleaching in Africa: Regional Fact Sheet, 2023.
15. Le djansang ou akpi est le nom d�une épice qui blanchit quand elle est mélangée à de l�eau.
16. Léonora Miano, Marianne et le garçon noir, Grasset, 2017.
17. Anthropologie du quotidien et rôle social des studios de portrait africains a été traité par André Magnin, dans L�Afrique en portraits, 
Actes Sud, 2006. Une étude de l�impact social et culturel des studios photographiques dans les sociétés urbaines africaines.
18. Comprise ici comme une démarche par laquelle les artistes se réapproprient leur image pour raconter eux-mêmes leur histoire ou 
celle de leur communauté afin d�affirmer une identité libre et décolonisée.
19. Ekow Eshun, Africa State of Mind : Contemporary Photography Reimagines a Continent, Thames & Hudson, 2020.

42 43



Sang blanc, 50x50 cm, 2022 Sous la peau du monde, 21x30 cm, 2025



Political and Aesthetic Re-thinking of the 

Black Body

Patrick Ngouana

For over sixty years, skin lightening has been prevalent on the African continent as 

one of the most eloquent symptoms of the tension between history and the body. 

It is not simply a matter of vanity, but the expression of a memory in struggle. A 

practice where desire, pain, and alienation intertwine. The Black body becomes 

both a battleground and a mirror of a wounded imagination: that of a world where 

whiteness was long the standard of power, beauty, and success.

Manuella Sali’s photographic work is situated within this field of tension. Her creations 
question the place of the Black body in a world shaped by centuries of racial hierarchy. 

Inspired by what her own ebony body reflects back to her in terms of beauty, she 
seeks to restore to Black skin its dignity, its majesty, and its memory. Her photographs 

speak of identity, of the body, but also of violence.

Colonization produced a regime of the gaze whose effects persist to this day. Black 

was invented as the negative of white, not as identity, but as otherness. As Frantz 

Fanon wrote, "le Noir n�est pas un homme : il devient un homme dans la mesure où 

il s�oppose à l�homme blanc, mesure de toute chose"11 (The Black man is not a man: 

he becomes a man insofar as he opposes the white man, the measure of all things).

From then on, skin became the primary territory of domination: a space inscribed with 

racial hierarchies, fantasies of purity, and symbolic violence.

And this visual hierarchy contributed to positioning the white body as the universal 

model of beauty, humanity, and civilization, while the Black body is considered 

inferior, primitive, and sometimes monstrous. Art and culture played a significant role 
in implementing this transformation of humanity�s gaze; Western culture played a 

major role in this regard. Whether it be with comic strips like Tintin or the famous 

Universal and colonial exhibitions and Human zoos, etc.12

The Invisibility of the Black Body and Colonial Legacy

Win & Yang, 30x45 cm, 2025

46



Since the 1960s, the African skin-lightening market 
has developed at the intersection of colonial legacy, 
urban modernity, and social desire. At the dawn of 
independence, light skin became a sign of distinction 
and access to modernity, perpetuating the symbolic 
hierarchy of the colonial gaze. In the 1970s and 
1980s, the rise of the middle class and the influence 
of images disseminated by African magazines 
like Awa and Amina, along with the spectacular 
transformation of global stars such as Michael 
Jackson, established whiteness as the aesthetic and 
social norm, thereby making Black skin less visible. 
Television media, music videos and advertisements 
for beauty products, and celebrity programs 
conveyed and promoted this ideal, contributing to 
its spread.

During the economic crisis of the 1990s, illicit and 
dangerous products flooded the markets, reflecting 
a democratization of the desire for lighter skin. 
Since 2000, the globalization of cosmetic marketing 
and, more recently, social media have transformed 
the body into symbolic capital. Despite the ban 

Whiteness and the market of desire

Postcolonial societies, heirs to this architecture of the 
visible, have continually perpetuated the equation 
between lightness and success. Skin lightening 
appears as the intimate extension of this logic. It is 
the sign of a postcolony where, to borrow the words 
of Achille Mbembe, the old mechanisms of power 
continue to shape gestures and desires13.

The Black body thus bears the memory of a gaze 
that is not its own. It remains a place of tension 
between being and seeming, between the memory 
of contempt and the quest for acceptance.

on products containing hydroquinone or mercury, 
demand remains high. According to the WHO14, 
between 25 and 77% of African women use skin-
lightening products. This phenomenon is even 
infiltrating matrimonial logics: light skin becomes a 
social asset, a valuable argument in the evaluation 
of future wives within the framework of dowry 
procedures, reflecting a market of desire where 
"whiteness" is considered as a sign of success or 
human added value.

However, we must see behind this policy of clarity, 
or as the common Cameroonian saying goes, the 
djanssang15 is a model that denies us. And as 
Léonora Miano writes, "racialization is a European 

pathology"16. Trying to imitate it is to replay the 
tragedy of internalized domination, to validate the 
burden of a fragile memory.

For Manuella Sali, this culture of whiteness is 
transformed into a critical gesture. She photographs 
faces masked with cracked earth and zombified 
by makeup to question the postcolonial effects 
of depigmentation, the media that glorify it, and 
the aesthetic norms that result from it and inflict 
violence.

Since the 1960s, African photography has undergone 
a profound transformation, evolving from a colonial 
tool of observation to a medium of expression and 
emancipation. Photographers like Seydou Keïta and 
Malick Sidibé inaugurated a portrait aesthetic that 
celebrated the dignity and modernity of African 
subjects. From then on, the studio became a social 
and symbolic space where urban and community 
pride was forged. This initial period, centered on the 

Aesthetics of Rethinking the Black Body

anthropology of everyday life17, established a photography committed to self-representation.

From the 1980s and 1990s onward, artists such as Samuel Fosso and Zanele Muholi shifted the practice 
toward performance and self-representation18. The image became a critical and activist tool, revealing 
marginalized identities and questioning dominant narratives. Exhibitions such as The Black Image Corporation 

or In the Black Fantastic have consolidated this reflexive dimension, by questioning the production and 
circulation of Black images in the contemporary world.

Since the 2000s, photography in Africa has adopted a performative and introspective approach centered on 
the body as a site of memory and resistance19. The work of artists like Angèle Essama is significant in terms 
of the discourse that embodied in this period through an ecological and feminist aesthetic, using recycled 
materials to question the visibility of the Black female body. Zina Saro-Wiwa, for her part, addresses healing 
and identity reconstruction through video and performance. Both approach the image as an aesthetic space 
for the care and reappropriation of the Black body. The image is therefore no longer limited to representation; 
it heals, restores, and transforms self-perception.

Manuella Sali�s work also falls within the narrative trajectories of decolonial African photography, where 
the image becomes a political language, a form of care, and a memory. Inheriting the sensitive black and 
white style of Keïta and Sidibé, and attentive to the exploration of the female body like Angèle Etoundi 
Essamba, she transforms each photograph into an act of identity reappropriation. By addressing issue of 
depigmentation as a postcolonial symptom, her images offer a space where the Black body reinvents itself 
and where photography becomes an instrument of healing and resistance.

11. Frantz Fanon, Peau noire, masques blancs, Éditions du Seuil, Paris, 1952.
12. From the 19th century onward, racial hierarchy was imposed through the pseudo-scientific theories of Joseph Arthur de Gobineau 
(Essay on the Inequality of the Human Races, 1853-1855) and Paul Broca, who claimed to demonstrate the intellectual inferiority 
of Black people through cranial measurements. These theories fueled colonial exhibitions and Human zoos organized in Europe, such 
as those in Paris in 1931 and Brussels in 1958, where Africans were exhibited as exotic curiosities. This vision persisted in popular 
culture, notably with Tintin in the Congo (Hergé, 1931), which reproduces the racial stereotypes of colonialism, portraying Africans as 
naive, childlike, and dependent on the benevolent gaze of Europeans.
13. Achille Mbembe, De la postcolonie, Karthala, 2000.
14. WHO, Skin Bleaching in Africa: Regional Fact Sheet, 2023.
15. The djanssang or akpi is the name of a spice that turns white when mixed with water.
16. Léonora Miano, Marianne et le garçon noir, Grasset, 2017.
17. The anthropology of everyday life and the social role of African portrait studios was addressed by André Magnin in L�Afrique en 

portraits, Actes Sud, 2006. This study examines the social and cultural impact of photographic studios in African urban societies.
18. Understood here as a process by which artists reclaim their image to tell their own story or that of their community in order to affirm 
a free and decolonized identity.
19. Ekow Eshun, Africa State of Mind : Contemporary Photography Reimagines a Continent, Thames & Hudson, 2020.

48 49



Illusion, 30x45 cm, 2025



Bibliography

Achille Mbembe, De la postcolonie, Karthala, 2000.

Ekow Eshun, Africa State of Mind: Contemporary Photography Reimagines a 

Continent, Thames & Hudson, 2020.

Frantz Fanon, Peau noire, masques blancs, Les Éditions du Seuil, 1952, 190 
pages.

Hooks, Black Looks: Race and Representation. Boston, South End Press, 1992.

Jean-François Chevrier, L�Exposition du photographe, Carré, Paris, 1987.

Léonora Miano, Marianne et le garçon noir, Grasset, 2017.

Léopold Sédar Senghor, Chant d�ombre, Les éditions du Seuil, 1945.

Michel Foucault, Surveiller et punir : Naissance de la prison, Gallimard, Paris, 
1975.

Ngũgĩ Wa Thiong’o, Decolonising the Mind: The Politics of Language in African 

Literature, James Currey, 1986.

Organisation mondiale de la santé, Skin Bleaching in Africa : Regional Fact 

Sheet, 2023.

Paul Gilroy, Mélancolie postcoloniale, Editions B42, Paris, 2020.

WHO, Skin Bleaching in Africa: Regional Fact Sheet, 2023.

Webography

https://www.artopiadream.com/articles/la-contextuologie-de-lart 

Chair de cendre, 21x30 cm, 2025
52



Toute représentation, traduction ou reproduction, même partielle par tous procédés, dans tout pays, 
faite sans l�autorisation préalable du Goethe-Institut Kamerun et d�Artopia, est illicite et exposerait le 
contrevenant aux poursuites judiciaires. Cf.Loi N° 2000/001 du 19 décembre 2000 relative aux droits 
d�auteurs et droits voisins, aux articles 22, 29 et leurs alinéas. Toute reproduction et représentation sans 
autorisation formelle, est considérée comme de la contrefaçon, punissable par l�article 327 suivant la Loi 
N° 2016/007 du 12 juillet 2016 portant code pénal du Cameroun.

Any representation, translation or reproduction, even partial by any means, in any country, made without 
the prior authorization of the Goethe-Institut Kamerun and Artopia, is illegal and would expose the offender 
to legal prosecution. See Law No. 2000/001 of December 19, 2000 relating to copyright and related rights, 
Articles 22, 29 and their paragraphs. Any reproduction and representation without formal authorization is 
considered as counterfeiting, punishable by Article 327 following Law No. 2016/007 of July 12, 2016 on 
the Cameroonian penal code.

La peau parle, 50x50 cm, 2025

© Production Goethe-Institut Kamerun, 2025
© Édition Artopia, 2025
© Photos : Manuella Sali, 2025
Goethe-Institut Kamerun : Thekla Worch-Ambara, Raphaël Mouchangou et Joseph Ade
Direction de publication : Yves Xavier Ndounda Ndongo
© Direction artistique et design graphique  : Francine Abada
© Textes : Manuella Sali, Raphaël Mouchangou, Yves Xavier Ndounda Ndongo, Yves Chatap, Patrick Ngouana
Couverture : Manuella Sali, Le poids du silence, 40x60 cm, 2025
Première édition : 100 exemplaires

© Goethe-Institut Kamerun Production, 2025
© Artopia Edition, 2025
© Photos: Manuella Sali, 2025
Goethe-Institut Kamerun : Thekla Worch-Ambara, Raphaël Mouchangou & Joseph Ade
Editor: Yves Xavier Ndounda Ndongo
© Artistic Direction and Graphic Design: Francine Abada
© Texts: Manuella Sali, Raphaël Mouchangou, Yves Xavier Ndounda Ndongo, Yves Chatap, Patrick Ngouana
Cover: Manuella Sali, Le poids du silence, 40x60 cm, 2025
First edition: 100 copies

ISBN : 978-3-00-085085-1

55



(+237) 692 786 797 - artopia.edition@gmail.com

BP 4503, Douala, Cameroun

www.artopiadream.com




