DEPIGMENTATION
YERDEUERSELL

Goethe-Découverte 2025 Iﬁ%




DEPIGMENTATION
Manuella Sali




GOETHE 4
INSTITUT

© Goethe-Institut Kamerun & Artopia
Décembre 2025
Imprimé au Cameroun

© Goethe-Institut Kamerun & Artopia
December 2025
Printed in Cameroon

ISBN : 978-3-00-085086-8

pire encore, 30x45 cm, 2025




Sommaire | Content

Le beau et le bon ! | The beautiful and the good !
Raphaél Mouchangou

Manuella Sali
Yves Xavier Ndounda Ndongo

Peaux Sauvées | Rescued Skins
Yves Chatap

Repensation politique et esthétique du corps noir |
Political and Aesthetic Re-thinking of the Black Bodys

Patrick Ngouana




o~
N
o
IS¢
IS
o
o
©
X
S
©)
)
2
S
O
>
S
6
3
=z
®
-




¥

85180x45 cm, 2025

Le beau et le bon!
Raphaél Mouchangou

Congue sous la forme d’un concours, la plateforme Goethe-Découverte fut lancée en 2015 par le Goethe-
Institut Kamerun avec pour objectif de donner aux jeunes artistes camerounais.e.s, de diverses disciplines
artistiques, une expérience de formation et un espace d'expression. Ils/elles sont retenu.e.s au terme d’un
processus de sélection rigoureux par des professionnel.le.s des arts et de la culture. Apres avoir traversé les
étapes de la candidature sur dossier en ligne suivie d’'une audition pour les finalistes, le/la lauréat.e bénéficie
d’'un accompagnement multiforme qui va du coaching par des pairs, a la conception et la production d’'un
spectacle ou d’une exposition, en passant par une exposition médiatique a travers divers outils et supports,
ainsi qu'une prime.

En dix années d’existence, la plateforme Goethe-Découverte a promu et accompagné preés d'une centaine
de jeunes parmi lesquels une douzaine sontissu.e.s des arts visuels, devenant ainsi un rendez-vous attendu
par de nombreux jeunes étudiant.e.s en art et autres praticien.ne.s autodidactes chaque année. Si pour la
catégorie dédiée aux arts visuels, les années précédentes on fait la part belle aux peintres essentiellement
et a quelques sculpteurs, cette année, pour la toute premiere fois, une photographe est primée. Et au-dela
de la discipline, la surprise s'étend également sur les champs de lorigine et de lexpérience de l'élue car
Manuella Sali, lauréate Goethe-Découverte arts visuels 2025, est issue de Uextréme Nord du pays, bien
loin des centres urbains de Yaoundé et de Douala, ou les opportunités de formation et de diffusion sont si
souvent concentrées. De méme que, a peine majeure, elle est parmi les plus jeunes lauréat.e.s sélectioné.e.s
depuis 'avénement de la plateforme du haut de ses 21 ans au moment de son sacre.

Mais est-ce aussi une surprise si, pour sa création, Sali a décidé de s'intéresser au phénomeéne de plus en
plus préoccupant du blanchiment de la peau ? Originaire d'une terre qui offre a ses hommes et ses femmes
une peau d’un scintillant noir, qui aurait pu inspirer a Léopold Sédar Senghor son célebre poeme Femme
noire!, ol lon peut lire « les perles sont étoiles sur la nuit de ta peau », Sali a sans doute mal vécu les
transformations, ou plutdt les violences imposées a la peau telles qu'elle les a observées dans les villes
gu’elle a parcourues. A ce fléau grandissant, elle a choisi de répondre par son art, la photographie, avec
son outil de prédilection, sa caméra et avec une collection exceptionnelle : Dépigmentation. Les conseils
avisés d'Yves Chatap, son coach et commissaire d’exposition, ont permis d’aboutir a une collection d’images
diversifiée et équilibrée, que nous avons le plaisir de présenter au Goethe-Institut entre décembre 2025 et
janvier 2026, mais également dans un format « éternel » a travers ce catalogue que nous sommes ravis de
partager avec vous.

1. Léopold Sédar Senghor, Chant d’ombre, Les éditions du Seuil, 1945.



. es Mains du monde, 30x45 cm, 20255 -

:

The beautiful and the good!
Raphaél Mouchangou

Designed as a competition, the Goethe-Découverte platform was launched in 2015 by the Goethe-Institut
Kamerun with the aim of providing young Cameroonian artists from various artistic disciplines, with a
training experience and a space for expression. They are selected through a rigorous process conducted by
arts and culture professionals. After going through the online application process followed by an interview
stage for the finalists, the winner receives multifaceted support, ranging from peer coaching to the design
and production of a show or exhibition, as well as media exposure through various tools and channels, and
a cash award.

Over its ten years of existence, the Goethe-Découverte platform has promoted and supported nearly one
hundred young artists, including a dozen from the visual arts, becoming an eagerly awaited event for
hundreds of young students from art schools and programs, as well as other self-taught practitioners, each
year. While previous years have primarily featured painters and a few sculptors, this year, for the very first
time, a photographer has been awarded the prize. Beyond the discipline itself, the surprise also extends
to the background and experience of the laureate, as Manuella Sali, the 2025 Goethe-Découverte Visual
Arts laureate, hails from the far north of the country, far from the urban centers of Yaounde and Douala
where training and dissemination opportunities are so often concentrated. Similarly, barely of legal age,
she is among the youngest winners selected since the platform'’s inception, being only 21 at the time of her
selection.

But is it really a surprise that Manuella chose to focus on the increasingly alarming phenomenon of skin
bleaching for her work? Hailing from a land that bestows upon its women and men a shimmering black skin,
that could have inspired Léopold Sédar Senghor’s famous poem Femme noire! (Black Woman), where one
can read "pearls are stars on the night of your skin". Manuella has undoubtedly been deeply affected by the
transformations, or rather the violence inflicted upon skin, as she has witnessed them in the cities she has
traveled through. She has chosen to respond to this through her art, photography, using her preferred tool,
her camera, and with an exceptional collection: Depigmentation. The wise advice of Yves Chatap, her coach
and exhibition curator, has resulted in a diverse and balanced collection of images, which we are pleased to
present at the Goethe-Institut between December 2025 and January 2026, and also in an "eternal" format
through this catalogue which we are delighted to share with you.

1. Léopold Sédar Senghor, Chant d’ombre, Les éditions du Seuil, 1945.

11



Masque de lumiere, 40x60 cm, eau, 40x60 cm, 2022




Manuella Sali

Yves Xavier Ndounda Ndongo

Née en 2004 a Yaoundé, Maifeo Dague Sali Manuella, dite Manuella Sali, vit et
travaille au Cameroun. Son parcours artistique se construit dans un environnement
multiculturel ol se croisent héritages traditionnels et influences contemporaines.
Cette coexistence d’univers nourrit une réflexion sur la mémoire, la modernité et
la représentation dans les sociétés africaines postcoloniales.

Elle découvre la photographie en 2019 aupres du photographe italien Stefano
Zambuto, d’abord comme modeéle avant de prendre elle-méme lobjectif. Ce
passage fondateur marque le début d'une formation approfondie au sein du
Projet 4x4 de Rodrigue Mbock, ou elle développe ses connaissances techniques
sur la maftrise de lappareil, les réglages, la lumiere, le triangle d'exposition?et la
composition. Son initiation est renforcée par plusieurs masterclass qui ont affiné
sa compréhension de limage, de Uespace et de la mise en scene. Forte de ces
apprentissages, elle professionnalise sa pratique et multiplie les expositions
entre 2019 et 2025.

Lauréate du Goethe-Découverte 2025 en arts visuels, Manuella se démarque
comme une figure montante de la photographie camerounaise. En 2021, elle
initie avec Kristel Kiki le projet 100 visages contre la COVID-19, une série de
portraits colorés qui témoigne de la résilience et de lespérance des populations
camerounaises face a la pandémie. Exposée a llnstitut Francais du Cameroun
(IFC) a Yaoundé, cette série marque son entrée dans le monde professionnel de
la photographie. La méme année, elle poursuit sa série Woré (Beauté en langue
Toupouri) qui met en avant la culture et les traditions de ce peuple, notamment a
travers les ornements, les perles et les tenues traditionnelles pour célébrer le Féo
Kagué : féte du nouvel an et de la récolte.

Son processus artistique conjugue rigueur technique, profondeur symbolique et
engagement social, inscrivant la photographie dans une esthétique du témoignage
et de la conscience.

14

L'ongBresaiemiro ir, 30x40 cm 12025




Démarche artistique et construction du
sens

Le processus artistique de Manuella se déploie
a lintersection de lobservation sociétale et de
linvestigation esthétique. Sur le plan structurel,
elle s'organise autour de lanalyse critique, de
lengagement social et de la mise en sceéne
photographique. Sur le plan thématique, elle
questionne lidentité, la mémoire, le patrimoine
et les faits culturels des sociétés africaines
contemporaines. Ses recherches ont pour objectif
d'inscrire son discours dans une perspective
décoloniale qui considére les interactions intimistes
et collectives comme des dimensions fondamentales
de la production de sens.

Sa démarche suit un protocole rigoureux combinant
observation, interrogation, documentation,
construction scénographique d'images et production
écrite. Cela confere a sa pratique une dimension
quasi scientifiqgue, ou chaque ceuvre est pensée
comme un espace dexpérimentation plastique,
symbolique et analytique. La collaboration avec ses
modeles constitue un pilier de cette méthode de
création. En U'absence de rémunération, elle instaure
une dynamique de réciprocité fondée sur l'échange
de compétences et la mutualisation des visibilités.
C'est suivant cette logique que lartiste leur offre
des séances de shooting professionnelles pour leurs
initiatives personnelles et qu'en retour, ils posent
pour ses projets artistiques. Cette logique éthique
et sociale renforce la cohérence de sa pratique et
traduit une vision de la création comme acte partagé.

Les projets de Manuella sont le plus souvent
réalisés dans le salon de sa mere, dans des espaces
domestiques ou dans des studios photographiques
guelle loue pour maitriser lenvironnement, sa

16

Cremes de feu, 30x45 cm, 2025

technique et la profondeur symbolique de ses
ceuvres. Elle utilise la couleur pour mettre en valeur
la beauté du sujet, sa complexité et sa diversité.
Le fond noir qu'elle affectionne fonctionne comme
métaphore de gravité des thématiques abordées,
tandis que la fleur peut évoquer la résilience
et la renaissance. En fonction des conditions
lumineuses de son environnement, elle procede
généralement a deux réglages principaux de son
triangle d'exposition. Pour les prises de vue en noir
et blanc, UI1SO est fixé a 160, louverture a f/2 et la
vitesse a 1/350 s. Pour les prises de vue en couleur
en extérieur, UISO reste a 160, louverture a f/4 et
la vitesse a 1/160 s. Ces réglages lui permettent
de créer une dialectique entre lumiere et obscurité,
visible et invisible, contrastes et perspectives.

Les clichés de Manuella marguent par le fait qu'ils
permettent de découvrir la diversité culturelle
camerounaise sans lobjectiver, la dénaturer ou la
folkloriser. Ce processus créatif, par sa dimension
identitaire et mémorielle peut s'observer de maniére
péremptoire dans sa série Dépigmentation.

Corps, identité et résistance de la série
Dépigmentation

La dépigmentation peut se définir comme la perte
de la pigmentation naturelle de la peau, entrainant
ainsi sa décoloration. Ce phénomene est d( a une
diminution ou une disparition de la mélanine, le
pigment responsable de la couleur de la peau, des
cheveux et des yeux. Elle peut étre volontaire ou
involontaire.

La série Dépigmentation de Manuella parle de ce
phénomene en linscrivantdans une réflexion critique
actuelle. Elle analyse les pratiques de beauté,
ainsi que leurs implications sociales, culturelles et
symboliques. Le caractére contextuel de cette série,
développée au Cameroun, justifie le recours a la
contextuologie® de l'art comme outil d’analyse de
son processus de création. Cela se fait en étudiant
trois des huit dimensions contextuologiques que
sont le contexte de production, le processus de
création et la réception.

Dans la société camerounaise, Manuella observe
que la dépigmentation volontaire est un phénomeéne
silencieux et pernicieux qui met en lumiere les
tensions identitaires, les violences esthétiques
imposées par les normes sociales, culturelles,
médiatiques et économiques. Cette série s'inscrit
également dans un contexte sociohistorique marqué
par la reconfiguration légitime de limportance des
femmes artistes et leur reconnaissance longtemps
occultée dans les mondes de l'art. C'est cette logique
de valorisation qui guide lexposition Goethe-
Découverte en arts visuels prévue en décembre
2025. Elle démontre la volonté de cette plateforme
de poursuivre son engagement dans la mise en
lumiere des femmes face aux idéaux normatifs
comme la beauté. Enfin, Dépigmentation puise

dans lexpérience personnelle de lartiste et de son
entourage souvent confrontés a des discriminations
lides a la couleur de peau. Ces vécus nourrissent
une ceuvre ol la photographie devient un vecteur de
sensibilisation et un instrument de critique sociale.

Dans son approche créative, les couleurs jouent un
rble de premier ordre. Les fonds sombres de cette
série traduisent la profondeur des blessures, l'état
dermatologique alarmant et la dépendance aux
pratiques cosmétiques dangereuses pour la santé.
Les pigments de blanc et de gris sur la peau des
modeles évoquent la décoloration néfaste de la
mélanine. La clarté ambiante de lceuvre évoque la
dignité et la résilience de ces corps traumatisés face
aux injustices du regard de lautre. Cette opposition
plastique instaure un dialogue symbolique entre
souffrance, intériorisation des normes sociales en
vigueur et réaffirmation de soi.

Cette réflexion rejoint les analyses de Frantz Fanon
dans Peau noire, masques blancs* publié en 1952.
Fanon y démontre que le colonisé intériorise les
normes esthétiques et culturelles du colonisateur,
adoptant un « masque blanc » pour étre accepté dans
un systeme dominé par la culture occidentale. Cette
aliénation psychologique explique la tendance de
certaines personnes a modifier leur apparence pour
correspondre a un idéal imposé. Dépigmentation
visualise cette dynamique en transformant la peau
en territoire de conflit identitaire ou s'affrontent les
héritages coloniaux et la quéte d'estime de soi.

Le contraste entre fond noir et lumiére symbolise
la tension entre invisibilité sociale et désir de
reconnaissance. Par cette mise en scene, Manuella
matérialise la lutte entre Ueffacement et la présence,
le silence et la parole. Cette lecture peut étre
prolongée par la pensée de Ngugi wa Thiong'o

17



dans Decolonizing the Mind® oU lauteur montre
comment limposition des langues coloniales a
aliéné la pensée africaine. Comme le langage chez
Ngugi, la peau devientici le lieu d’'une dépossession
et d’'une reconquéte de soi.

Pour Manuelle, la série Dépigmentation doit étre
recue comme un lieu ou la photographie questionne,
sensibilise et sert d'émancipation a notre propre
condition. En réaffirmant la valeur du corps noir,
lartiste fait de son ceuvre un espace de lutte et
de souveraineté symbolique. Sa pratique conjugue
mémoire et beauté, résistance et renaissance,
inscrivant limage dans la continuité des pensées
décoloniales contemporaines.

2. Le triangle d'exposition est un concept fondamental en
photographie qui explique la relation entre trois réglages
essentiels qui déterminent la luminosité d’'une image : louverture
du diaphragme, la vitesse d'obturation et la sensibilité ISO. La
fonction de ce trio est de permettre au photographe de contréler
Uexposition (la quantité de lumiére) pour obtenir une photo
correctement exposée, tout en influencant d’autres aspects
créatifs de limage, comme la profondeur de champ ou le flou de
mouvement.

3. https://www.artopiadream.com/articles/la-contextuologie-de-
lart

4. Frantz Fanon, Peau noire, masques blancs, Les Editions du
Seuil, 1952, 190 pages.

5. Ngligi Wa Thiong'o, Decolonising the Mind: The Politics of
Language in African Literature, James Currey, 1986.

Sous l'acide, 30x45 cm, 2025

Mémoire de marmite, 21x30"cmg 202%



Manuella Sali

Yves Xavier Ndounda Ndongo

Born in 2004 in Yaounde, Maifeo Dague Manuella Sali, known as Manuella
Sali, lives and works in Cameroon. Her artistic journey has developed within
a multicultural environment where traditional heritages and contemporary
influences intersect. This coexistence of worlds fuels a reflection on memory,
modernity, and representation in postcolonial African societies.

She discovered photography in 2019 with the [talian photographer Stefano
Zambuto, initially as a model before taking the camera herself. This pivotal
experience marked the beginning of in-depth training within Rodrigue Mbock's
4x4 Project, where she developed her technical knowledge of camera operation,
settings, lighting, the exposure triangle?, and composition. Her initiation was
further enhanced by several masterclasses that refined her understanding of
image, space, and staging. Building on this experience, she professionalized her
practice and held numerous exhibitions between 2019 and 2025.

Winner of the 2025 Goethe-Découverte Award in Visual Arts, Manuella stands
out as a rising figure in Cameroonian photography. In 2021, together with Kristel
Kiki, she launched the project 100 visages contre la COVID-19, a series of vibrant
portraits that testify to the resilience and hope of Cameroonian people in the face
of the pandemic. Exhibited at the Institut Francais du Cameroun (IFC) in Yaoundé,
this series marked her entry into the professional world of photography. That same
year, she continued her Woré series (meaning Beauty in the Toupouri language),
which highlights the culture and traditions of these people, particularly through
ornaments, beads, and traditional clothing worn to celebrate Féo Kagué: the New
Year and harvest festival.

Her artistic process combines technical rigor, symbolic depth and social
commitment, placing photography within an aesthetic of testimony and
awareness.

20

R0 cm, 2025

\ L



Artistic Approach and the Construction of
Meaning

Manuella’s artistic process unfolds at the intersection
of societal observation and aesthetic investigation.
Structurally, it is organized around critical analysis,
social engagement, and photographic staging.
Thematically, she questions identity, memory,
heritage, and the cultural realities of contemporary
African societies. Her research aims to situate her
discourse within a decolonial perspective that
considers intimate and collective interactions as
fundamental dimensions of meaning production.

Her approach follows a rigorous protocol combining
observation, questioning, documentation,
scenographic construction of images, and written
production. This lends her practice an almost
scientific dimension, where each work is conceived
as a space for plastic, symbolic, and analytical
experimentation. Collaboration with her models
is a cornerstone of this creative method. In the
absence of remuneration, she establishes a dynamic
of reciprocity based on the exchange of skills and
the pooling of visibility. Following this logic, the
artist offers them professional photo shoots for their
personal projects, and in return, they pose for her
artistic endeavors. This ethical and social approach
reinforces the coherence of her practice and reflects
a vision of creation as a shared act.

Manuella’s projects are often created in her mother’s
living room, in domestic spaces, or in photographic
studios she rents, to control the environment, her
technique, and the symbolic depth of her work. She
uses color to highlight the beauty, complexity, and
diversity of her subjects. The black background she
favors often serves as a metaphor for the gravity of
the themes she explores, while flowers can evoke

22

resilience and rebirth. Depending on the lighting
conditions, she generally uses two main settings for
her exposure triangle For black and white shots, the
ISO is set to 160, the aperture to /2, and the shutter
speed to 1/350 s. For outdoor color photography,
the ISO remains at 160, the aperture at f/4, and the
shutter speed at 1/160 s. These settings allow her
to create a dialectic between light and darkness, the
visible and the invisible, contrasts and perspectives.

Manuella's photographs stand out in that they allow
viewers to discover Cameroon’s cultural diversity
without objectifying, distorting, or folklorizing it.
This creative process, with its focus on identity
and memory, can be clearly seen in her series
Depigmentation.

Body, Identity, and Resistance in the
Depigmentation Series

Depigmentation can be defined as the loss
of the skin’s natural pigmentation, resulting
in discoloration. This phenomenon is due to a
decrease or disappearance of melanin, the pigment
responsible for the color of skin, hair, and eyes. It
can be voluntary or involuntary.

Manuella’'s Depigmentation series addresses
this phenomenon within a contemporary critical
framework. It analyzes beauty practices and their
social, cultural, and symbolic implications. The
contextual nature of this series, developed in
Cameroon, justifies the use of the contextuology?
of art as a tool for analyzing its creative process.
This is done by examining three of the eight
contextuological dimensions: the context of
production, the creative process, and the reception.

o
.:‘ -,;1- { .!.’3{1? ,: g

ia




In Cameroonian society, Manuella observes that
voluntary depigmentation is a silent and insidious
phenomenon that highlights identity tensions and
the aesthetic violence imposed by social, cultural,
media, and economic norms. This series also
fits within a socio-historical context marked by
the legitimate reconfiguration of the importance
of women artists and their long-overlooked
recognition in the art world. It is this logic of
valorization that guides the Goethe-Découverte in
the visual arts exhibition scheduled for December
2025. It demonstrates this platform’s commitment
to continuing its engagement in highlighting
women’'s perspectives on normative ideals such
as beauty. Finally, Depigmentation draws on the
personal experience of the artist and those around
her, who often faced discrimination based on skin
color. These experiences inform a body of work in
which photography becomes a vehicle for raising
awareness and an instrument of social critique.

In her creative approach, color plays a primary role.
The dark backgrounds of this series convey the
depth of the wounds, the alarming dermatological
condition, and the dependence on unhealthy
cosmetic practices. The white and gray pigments
on the models’ skin evoke the harmful alteration of
melanin. The ambient lighting of the work conveys
the dignity and resilience of these traumatized
bodies in the face of the injustices of the observer’s
gaze. This visual contrast establishes a symbolic
dialogue between suffering, the internalization of
prevailing social norms, and self-affirmation.

This reflection echoes the analyses of Frantz Fanon
in Black Skin, White Masks?, published in 1952.
Fanon demonstrates that the colonized internalize
the aesthetic and cultural norms of the colonizer,
adopting a "white mask" to be accepted in a system

24

dominated by Western culture. This psychological
alienation explains the tendency of some people
to alter their appearance to conform to an imposed
ideal. Depigmentation illustrates this dynamic by
transforming the skin into a territory of identity
conflict where colonial legacies clash with the quest
for self-esteem.

The contrast between black background and light
symbolizes the tension between social invisibility
and the desire for recognition. Through this staging,
Manuella materializes the struggle between
erasure and presence, silence and speech. This
interpretation can be extended by the thought of
Ngugi wa Thiong'o in Decolonizing the Mind®, where
the author shows how the imposition of colonial
languages alienated African thought. Like language
in Ngugi's work, the skin here becomes the site of
dispossession and self-reclamation.

For Manuella, the Depigmentation series should be
received as a space where photography questions,
raises awareness, and serves as a means of
emancipation from our own condition. By reaffirming
the value of the Black body, the artist transforms
her work into a space of struggle and symbolic
sovereignty. Her practice combines memory and
beauty, resistance and rebirth, placing the image
within the continuity of contemporary decolonial
thought.

Silence de peau, 40x60 cm, 2025

Soleil noir, 40x60 cm, 2025

2. The exposure triangle is a fundamental concept in photography that explains the relationship between three essential settings that
determine the brightness of an image: aperture, shutter speed, and ISO sensitivity. The function of this trio is to allow the photographer
to control exposure (the amount of light) to achieve a correctly exposed photo, while also influencing other creative aspects of the
image, such as depth of field or motion blur.

3. https://www.artopiadream.com/articles/la-contextuologie-de-lart

4. Frantz Fanon, Peau noire,A masques blancs, Les Editions du Seuil, 1952, 190 pages.

5. Ngligi Wa Thiong'o, Decolonising the Mind: The Politics of Language in African Literature, James Currey 1986.

25






Peaux sauvées
Yves Chatap

L'ceuvre photographique de Manuella Sali s'inscrit a la frontiere
du visible et de lindicible. Centrée sur le phénomene de la
dépigmentation de la peau en Afrique, cette série se situe au coeur
d’'un questionnement sur le pouvoir du paraitre et la maniere dont
le regard structure la subjectivité face a Uautre. Par ses images,
Sali questionne le corps comme espace d'inscription du temps,
de lhistoire et de la représentation.

La peau, qui n'est pas une simple frontiére biologique, devient
chez la photographe un espace politigue et symbolique ou
se condensent les tensions liées aux rapports de domination.
Manuella Sali n'envisage pas la dépigmentation seulement
comme un acte de violence ou de mutilation. Elle y voit le
symptéme d’une tension historique entre visibilité et effacement,
entre l'étre et le paraitre. La peau noire est le théatre d’un drame
collectif ol se rejoue sans cesse la mémoire du passé. Dans
Peau noire, masques blancs, Fanon décrit la couleur comme la
premiére marque de l'aliénation coloniale®. Ce stigmate agit et
persiste dans linconscient collectif d’'une partie des populations
camerounaises et la photographe fait de ce trauma une matiére
propice a la réinvention du soi et a 'émancipation.

Les compositions visuelles de la jeune photographe oscillent
entre mise en scéne et intimité, relevant d'une théatralité
critique. Pour la jeune artiste, la photographie n'est pas un art
de la transparence mais de la conscience’. Le sujet photographié
n'est jamais un objet passif, il est lacteur d'un dispositif de
représentation exposé a la fois a son propre regard et a celui de
lautre. Manuella Sali reprend cette dialectique : le modéle est a
la fois performeur et témoin de sa propre visibilité. Les gestes
répétés : s'appliquer une creme, se contempler dans le miroir,
tenter de lisser la peau deviennent des actes rituels et visuels ol
Uintime devient la scéne symbolique d’'une crise identitaire.

28

Dans cette perspective, la photographie de Sali s'apparente a un
théatre du visible ol la peau est a la fois costume et réminiscence.
Loin de toute brutalité visuelle, son ceuvre assume la stylisation,
l'éclairage artificiel et la pose maitrisée. La dimension scénique
signifie la prise de parole visuelle d'une enveloppe charnelle
longtemps assignée au silence. Cette réappropriation du
regard par les femmes noires constitue un acte de résistance
fondamental®. En se prétant au jeu de la pose, les modéles
interpellent sur la persistance de certains stéréotypes dans la
psychologie sociale d'un monde multipolaire.

Le dispositif photographique est lespace de confrontation entre
les hégémonies et la subjectivité. Avec Dépigmentation, elle
analyse sur la maniere dont le regard produit la soumission : « Voir,
c'est contréler ; étre vu, c'est étre pris dans le réseau du pouvoir®».
Sali subvertit cette tradition en travaillant sur la désorientation
gréce au flou, a la surexposition ou a la lumiere qui brile plus
gu’'elle n'éclaire. Ainsi, la photographie n'est plus instrument de
contrble mais un champ de résistance ol le spectateur, croyant
dominer la scéne, se découvre lui-méme vulnérable et engagé.

La manipulation du regard constitue un fil conducteur dans
lensemble de ce corpus d'images. Il ne s'agit pas seulement de
critiquer Uhistoire visuelle occidentale, mais d’inspirer un autre
régime perceptif de soi. Par lusage de la lumiere, elle trouble
la perception de ces corps qui semblent présents/absents,
conscients/inconscients d’eux-mémes. Ce rapport ambivalent a
la lumiére convoque la question du désir et du deuil. Le blanc
omniprésent est le spectre d'une nostalgie post-impériale qui
peine a se détacher des fantasmes du passé colonial'®. Dans
ce contexte, la dépigmentation devient symptdome de cette
mélancolie. La peau claire témoigne d'un désir d'intégration, mais
aussi d’'un désespoir a étre reconnu.

La photographe ne condamne pas ce geste. Elle l'observe avec
empathie, cherchant a comprendre le drame intérieur qu'il
recouvre. La ou la plupart des discours sociologiques réduisent la
dépigmentation a un signe de canon esthétique et social, l'artiste
y voit lopportunité d'une acceptation de soi. Son regard, a la fois

29



critique et bienveillant, redonne complexité a un phénomene souvent stigmatisé.
Le blanc chimique, les poudres, les reflets métalliques, tout dans ses images
renvoie a une économie du visible. Cette tension entre blessure et soin fait de son
ceuvre une pratique de réparation visuelle. En photographiant la peau abimée,
elle transforme lindicible en visible.

Dans les années 1960 a 1990, des magazines comme Amina, Drum ou Ebony
ont fagconné un imaginaire ambivalent de la beauté noire. Bien gu'ils aient été
des outils d’émancipation et de visibilité pour les femmes noires, ces médias ont
aussi intégré les codes visuels occidentaux : peau claire, cheveux lissés, postures
inspirées des modeles de la mode européenne. Plus récemment, je me souviens
d’une campagne publicitaire dans les rues de Yaoundé ol une femme claire, tel un
Saint-Michel triomphant, soumettait un corps noir pris par Uinjonction « Mettez-
les a vos pieds ». La photographe critique les conséquences de ce genre de
falsification du corps noir par les mass media et leurs impacts sur la pluriculturalité
camerounaise.

Sali pousse cette logique jusqu’a linversion : son spectateur est mis en crise,
contraint de s'interroger sur son propre désir de se voir. Dans cette mise en abime
du regard, le spectateur se découvre complice des normes qu'il croyait contempler
de Uextérieur.

Cette articulation entre corps, image et pouvoir donne a lceuvre de Sali une
dimension profondément sensible. Elle interroge la notion de sujet visible et
déplace cette analyse vers une poétique du regard. La ol Fanon voit la blessure,
elle introduit la réparation.

Chez Manuella Sali, la photographie devient donc un acte de réconciliation. Elle
ne cherche pas a dénoncer mais a comprendre et a redonner au visible sa densité.

A travers la lumiére, le soin et la théatralité, Manuella Sali propose une maniére
de voir qui n'impose pas, mais suggeére. Dans ['éclat du silence de ses images, le
regard s'efface, et laisse place a la réciprocité.

6. Frantz Fanon, Peau noire, masques blancs, Seuil, Paris.

7. Jean-Francois Chevrier, L'Exposition du photographe, Carré, Paris, 1987.

8. Hooks, Black Looks: Race and Representation. Boston, South End Press, 1992.

9. Michel Foucault, Surveiller et punir : Naissance de la prison, Gallimard, Paris, 1975.
10. Paul Gilroy, Mélancolie postcoloniale, Editions B42, Paris, 2020.

30

—

Le Feu intérieur, 40x60 cm, 2025

31



Rescued SKkins
Yves Chatap

Manuella Sali's photographic work exists at the boundary
between the visible and the unspeakable. Focusing on the
phenomenon of skin depigmentation in Africa, this series lies at
the heart of an inquiry into the power of appearance and how the
gaze structures subjectivity in relation to the other. Through her
images, Sali questions the body as a space inscribed with time,
history, and representation.

The skin, which is not merely a biological boundary, becomes in
the photographer’s work a political and symbolic space where the
tensions of power relations are condensed. Manuella Sali does
not view skin lightening solely as an act of violence or mutilation.
She sees it as a symptom of a historical tension between visibility
and erasure, between being and appearing. Black skin acts as
the stage for a collective drama where the memory of the past is
constantly replayed. In Black Skin, White Masks, Fanon describes
color as the first mark of colonial alienation®. This stigma acts
and persists in the collective unconscious of a segment of the
Cameroonian population, and the photographer transforms
this trauma into material conducive to self-reinvention and
emancipation.

The young photographer’s visual compositions oscillate between
staging and intimacy, reflecting a critical theatricality. For this
young artist, photography is not an art of transparency but of
consciousness’. The photographed subject is never a passive
object; they are an actor within a representational apparatus,
exposed both to their own gaze and to that of the other. Manuella
Sali adopts this dialectic: the model is simultaneously a performer
and a witness to their own visibility. The repeated gestures:
applying cream, contemplating oneself in the mirror, attempting
to smooth the skin — ritualistic and visual acts where the intimate
becomes the symbolic stage for an identity crisis.

32

In this perspective, Sali's photography resembles a theater of
the visible where the skin is both costume and reminiscence. Far
from any visual brutality, her work embraces stylization, artificial
lighting, and controlled posing. The scenic dimension signifies
the visual expression of a corporeal envelope long confined to
silence. This reclaiming of the gaze by Black women constitutes a
fundamental® act of resistance. By engaging in the act of posing,
the models call attention to the persistence of certain stereotypes
within the social psychology of a multipolar world.

The photographic composition is the space of confrontation
between hegemonies and subjectivity. With Depigmentation,
she analyzes how the gaze produces submission: "Voir, c'est
contréler ; étre vu, c'est étre pris dans le réseau du pouvoir® (To
see is to control; to be seen is to be caught in the web of power).
Sali subverts this tradition by working with disorientation through
blur, overexposure, or light that burns more than it illuminates.
Thus, photography is no longer an instrument of control but a
field of resistance where the viewer, believing they dominate the
scene, discovers themselves to be vulnerable and engaged.

The manipulation of the gaze is a common thread throughout
this entire body of images. It is not just about critiquing Western
visual history, but about inspiring another perceptual regime of
self. The use of light distorts the perception of these bodies which
seem present/absent, conscious/unconscious of themselves. This
ambivalent relationship to light evokes questions of desire and
mourning. The omnipresent white is the specter of a post-imperial
nostalgia that struggles to detach itself from the fantasies of
the colonial past!®. In this context, depigmentation becomes a
symptom of this melancholy. Light skin testifies to a desire for
integration, but also to a despair at being recognized.

The photographer does not condemn this gesture. She observes
it with empathy, seeking to understand the inner turmoil it
conceals. Where most sociological discourse reduces skin
lightening to a sign of aesthetic and social conformity, the artist
sees it as an opportunity for self-acceptance. Her gaze, both
critical and compassionate, restores complexity to a phenomenon

33



often stigmatized. Chemical white, powders, metallic reflections, everything in
her images refers to an economy of the visible. This tension between wound and
healing makes her work a practice of visual repair. By photographing damaged
skin, she transforms the unspeakable into the visible.

From the 1960s to the 1990s, magazines like Amina, Drum, and Ebony shaped
an ambivalent vision of Black beauty. Although they have been tools for the
emancipation and visibility of Black women, these media have also incorporated
Western visual codes: light skin, straightened hair, poses inspired by European
fashion models. More recently, | remember an advertising campaign in the streets
of Yaoundé where a light-skinned woman, like a triumphant Saint Michael,
subdued a black body seized by the injunction "Mettez-les a vos pieds" (Put
them at your feet). The photographer criticizes the consequences of this kind of
falsification of the Black body by the mass media and its impact on Cameroonian
multiculturalism.

Sali pushes this logic to its inversion: her viewer is thrown into crisis, forced to
question their own desire to see themselves. In this profound reflection, the
viewer's gaze discovers itself to be complicit in the norms that it thought it was
contemplating from the outside.

This interplay between body, image, and power gives Sali's work a profoundly
sensitive dimension. It questions the notion of the visible subject and shifts
this analysis toward a poetics of the gaze. Where Fanon sees the wound, she
introduces the repair.

For Manuella Sali, photography thus becomes an act of reconciliation. She does
not seek to denounce but to understand and to restore density to the visible.

Through light, care, and theatricality, Manuella Sali offers a way of seeing that
does not impose but suggests. In the radiant silence of her images, the gaze fades
away, giving way to reciprocity.

6. Frantz Fanon, Peau noire, masques blancs, Seuil, Paris.

7. Jean-Francois Chevrier, L’Exposition du photographe, Carré, Paris, 1987.

8. Hooks, Black Looks: Race and Representation. Boston, South End Press, 1992.

9. Michel Foucault, Surveiller et punir : Naissance de la prison, Gallimard, Paris, 1975.
10. Paul Gilroy, Mélancolie postcoloniale, Editions B42, Paris, 2020.

34




de talfe, 60x80 cm, 2022

S
8
Gl

Peau morte, SO%ign\: 2022

i

L







Repensation politique et esthétique du
Ccorps noir

Patrick Ngouana

Depuis plus de soixante ans, la dépigmentation s'impose sur le continent africain
comme lun des symptémes les plus éloquents de la tension entre Uhistoire et le
corps. Ce n'est pas un simple geste de coquetterie, mais lexpression d’une mémoire
en lutte. Une pratique ol se mélent désir, douleur et aliénation. Le corps noir y devient
a la fois champ de bataille et miroir d’'un imaginaire blessé : celui d'un monde ou la
blancheur fut longtemps 'étalon du pouvoir, de la beauté et de la réussite.

Le travail photographique de Manuella Sali s'inscrit dans un champ de tensions. Ses
créations interrogent la place du corps noir dans un monde faconné par des siecles de
hiérarchisation raciale. Inspirée par ce que son corps ébene lui renvoie en termes de
beauté, elle cherche a redonner a la peau noire sa dignité, sa majesté et sa mémoire.
Ses clichés parlent d’identité, de corps mais aussi de violence.

Invisibilisation du corps noir et héritage colonial

La colonisation a produit un régime du regard dont les effets se prolongent encore
aujourd’hui. Le noir fut inventé comme négatif du blanc non pas comme identité, mais
comme altérité. Comme écrit Frantz Fanon, « le Noir n'est pas un homme : il devient
un homme dans la mesure ol il s'oppose a 'homme blanc, mesure de toute chose »*!.

La peau, dés lors, devint le premier territoire de la domination : un espace ol s'inscrivent
les hiérarchies raciales, les fantasmes de pureté et les violences symboliques.

Et cette hiérarchie visuelle a contribué a su placer le corps blanc comme modele
universel de beauté, d’humanité et de civilisation, tandis que le corps noir est considéré
comme inférieur, primitif et parfois monstrueux. L'art et la culture ont joué un réle
important dans la mise en ceuvre de cette transformation du regard de humanité
dans la culture occidentale. Que ce soit avec des bandes dessinées comme Tintin ou
encore les fameuses Expositions universelles et coloniales et les zoos humains, etc.??




Les sociétés postcoloniales, héritieres de cette
architecture du visible, n'ont cessé de reconduire
l'équation entre clarté et réussite. La dépigmentation
apparait comme le prolongement intime de cette
logique. Elle est le signe d'une postcolonie ol, pour
reprendre les mots d’Achille Mbembe, les anciens
dispositifs du pouvoir continuent de fagonner les
gestes et les désirs®.

Le corps noir porte ainsi la mémoire d’'un regard
qui ne lui appartient pas. Il demeure le lieu d'une
tension entre létre et le paraitre, entre la mémoire
du mépris et la quéte d'acceptation.

Blancheur et marché du désir

Depuis les années 1960, le marché africain de la
dépigmentation s'est construit a la confluence de
[héritage colonial, de la modernité urbaine et du
désir social. A laube des indépendances, la peau
claire devient un signe de distinction et d’acces a
la modernité, perpétuant la hiérarchie symbolique
du regard colonial. Dans les années 1970-1980,
l'essor des classes moyennes et linfluence d'images
diffusées par des magazines africains comme Awa
et Amina ainsi que la métamorphose spectaculaire
de stars mondiales telles que Michael Jackson,
imposent la blancheur comme norme esthétique et
sociale invisibilisant davantage la peau noire. Des
médias télévisés, des clips et publicités de produits
de beauté et les émissions de people véhiculent et
priorisent cet idéal et contribuent a sa propagation.

Durant la crise économique des années 1990,
les produits illicites et dangereux envahissent les
marchés populaires, traduisant une démocratisation
du désir de clarté. Et depuis 2000, la mondialisation
du marketing cosmétique et, plus récemment, les

42

réseaux sociaux ont transformé le corps en capital
symbolique. Malgré linterdiction des produits a
base d’hydroquinone ou de mercure, la demande
reste forte. Selon 'OMS!, entre 25 et 77 % des
femmes africaines ont recours a la dépigmentation.
Ce phénomene s'infiltre jusque dans les logiques
matrimoniales : la peau claire devient un atout social,
un argument de valeur dans l'évaluation des futures
épouses dans le cadre des procédures de dot,
traduisant un marché du désir ol la « blancheur » se
négocie comme signe de réussite ou de plus-value
humaine.

Cependant il faut voir derriere cette politique de la
clarté ou encore comme le dit le commun populaire
camerounais le djansang'® est un modeéle qui nous
nie. Et comme Uécrit Léonora Miano, « la racialisation
est une pathologie européenne'® ». Chercher a
Uimiter, c’est rejouer la tragédie d’'une domination
intériorisée, c'est valider le fardeau d’'une mémoire
fragilisée.

Pour Manuella Sali, cette culture de la blancheur se
transforme en geste critique. Elle photographie des
visages masqués de terre craquelée et zombifiés
par le maquillage, pour questionner les effets
postcoloniaux de la dépigmentation, les médias qui
U'exaltent et les normes esthétiques qui en découlent
et font violence.

Esthétique de la repensation du corps noir

Depuis les années 1960, la photographie africaine
a connu une profonde transformation, passant
d'un outil colonial dobservation a un médium
d'expression et d’émancipation. Des photographes
comme Seydou Keita et Malick Sidibé ont inauguré
une esthétique du portrait célébrant la dignité et la

modernité des sujets africains. Deés lors le studio est devenu un espace social et symboligue ou se construit
une fierté urbaine et communautaire. Cette premiere période, centrée sur l'anthropologie du quotidient’,
fonde une photographie engagée dans la représentation de soi.

A partir des années 1980-1990, des artistes tels que Samuel Fosso et Zanele Muholi déplacent la pratique
vers la performance et lauto-représentation'®. L'image devient un outil critique et militant, révélant les
identités marginalisées et questionnant les récits dominants. Des expositions comme The Black Image
Corporation ou In the Black Fantastic ont consolidé cette dimension réflexive, en interrogeant la production
et la circulation des images noires dans le monde contemporain.

Depuis les années 2000, la photographie en Afrique adopte une approche performative et introspective
centrée sur le corps comme lieu de mémoire et de résistance!®. Le travail des artistes, comme Angele
Essama, est marquant quant aux discours qui incarnent cette période de par une esthétique écologique et
féministe, utilisant des matériaux recyclés pour questionner la visibilisation du corps noir féminin. Zina Saro-
Wiwa, quant a elle, aborde la guérison et la reconstruction identitaire a travers la vidéo et la performance.
Toutes deux abordent limage comme espace esthétique du soin et de la réappropriation du corps noir.
L'image ne se limite donc plus a représenter, elle soigne, restitue et transforme la perception de soi.

Le travail de Manuella Sali s'inscrit lui aussi dans les trajectoires du narratif d’'une photographie africaine
décoloniale, ol limage devient langage politique, soin et mémoire. Héritiére du noir et blanc sensible de
Keita et Sidibé et attentive a lexploration du corps féminin comme Angéle Etoundi Essamba, elle transforme
chaque cliché en geste de réappropriation identitaire. En abordant la dépigmentation comme symptdme
postcolonial, ses images offrent un espace oU le corps noir se réinvente et oU la photographie devient
instrument de guérison et de résistance.

11. Frantz Fanon, Peau noire, masques blancs, Editions du Seuil, Paris, 1952.

12. Deés le XIXe siecle, la hiérarchie raciale s'est imposée a travers les théories pseudo-scientifiques de Joseph Arthur de Gobineau
(Essai sur linégalité des races humaines, 1853-1855) et de Paul Broca, qui prétendaient démontrer Uinfériorité intellectuelle des
Noirs par des mesures craniennes. Ces discours ont nourri les expositions coloniales et les zoos humains organisés en Europe comme a
Paris en 1931 ou a Bruxelles en 1958 — oU des Africains étaient exhibés comme des curiosités exotiques. Cette vision s'est prolongée
dans la culture populaire, notamment avec Tintin au Congo (Hergé, 1931), qui reproduit les stéréotypes raciaux du colonialisme,
représentant les Africains comme naifs, enfantins et dépendants du regard bienveillant de UEuropéen.

13. Achille Mbembe, De la postcolonie, Karthala, 2000.

14. WHO, Skin Bleaching in Africa: Regional Fact Sheet, 2023.

15. Le djansang ou akpi est le nom d’une épice qui blanchit quand elle est mélangée a de leau.

16. Léonora Miano, Marianne et le garcon noir, Grasset, 2017.

17. Anthropologie du quotidien et role social des studios de portrait africains a été traité par André Magnin, dans L'Afrique en portraits,
Actes Sud, 2006. Une étude de limpact social et culturel des studios photographiques dans les sociétés urbaines africaines.

18. Comprise ici comme une démarche par laquelle les artistes se réapproprient leur image pour raconter eux-mémes leur histoire ou
celle de leur communauté afin d'affirmer une identité libre et décolonisée.

19. Ekow Eshun, Africa State of Mind : Contemporary Photography Reimagines a Continent, Thames & Hudson, 2020.

43



21x30 cm, 2025

LD

ous la peau du

W




Political and Aesthetic Re-thinking of the
Black Body

Patrick Ngouana

For over sixty years, skin lightening has been prevalent on the African continent as
one of the most eloquent symptoms of the tension between history and the body.
It is not simply a matter of vanity, but the expression of a memory in struggle. A
practice where desire, pain, and alienation intertwine. The Black body becomes
both a battleground and a mirror of a wounded imagination: that of a world where
whiteness was long the standard of power, beauty, and success.

Manuella Sali’s photographic work is situated within this field of tension. Her creations
question the place of the Black body in a world shaped by centuries of racial hierarchy.
Inspired by what her own ebony body reflects back to her in terms of beauty, she
seeks to restore to Black skin its dignity, its majesty, and its memory. Her photographs
speak of identity, of the body, but also of violence.

The Invisibility of the Black Body and Colonial Legacy

Colonization produced a regime of the gaze whose effects persist to this day. Black
was invented as the negative of white, not as identity, but as otherness. As Frantz
Fanon wrote, "le Noir n'est pas un homme : il devient un homme dans la mesure ol
il soppose a 'lhomme blanc, mesure de toute chose"! (The Black man is not a man:
he becomes a man insofar as he opposes the white man, the measure of all things).

From then on, skin became the primary territory of domination: a space inscribed with
racial hierarchies, fantasies of purity, and symbolic violence.

And this visual hierarchy contributed to positioning the white body as the universal
model of beauty, humanity, and civilization, while the Black body is considered
inferior, primitive, and sometimes monstrous. Art and culture played a significant role
in implementing this transformation of humanity’s gaze; Western culture played a
major role in this regard. Whether it be with comic strips like Tintin or the famous
Universal and colonial exhibitions and Human zoos, etc.*?

46

Win & Yang, 30x45 cm, 2025



Postcolonial societies, heirs to this architecture of the
visible, have continually perpetuated the equation
between lightness and success. Skin lightening
appears as the intimate extension of this logic. It is
the sign of a postcolony where, to borrow the words
of Achille Mbembe, the old mechanisms of power
continue to shape gestures and desires?.

The Black body thus bears the memory of a gaze
that is not its own. It remains a place of tension
between being and seeming, between the memory
of contempt and the quest for acceptance.

Whiteness and the market of desire

Since the 1960s, the African skin-lightening market
has developed at the intersection of colonial legacy,
urban modernity, and social desire. At the dawn of
independence, light skin became a sign of distinction
and access to modernity, perpetuating the symbolic
hierarchy of the colonial gaze. In the 1970s and
1980s, the rise of the middle class and the influence
of images disseminated by African magazines
like Awa and Amina, along with the spectacular
transformation of global stars such as Michael
Jackson, established whiteness as the aesthetic and
social norm, thereby making Black skin less visible.
Television media, music videos and advertisements
for beauty products, and celebrity programs
conveyed and promoted this ideal, contributing to
its spread.

During the economic crisis of the 1990s, illicit and
dangerous products flooded the markets, reflecting
a democratization of the desire for lighter skin.
Since 2000, the globalization of cosmetic marketing
and, more recently, social media have transformed
the body into symbolic capital. Despite the ban

48

on products containing hydroquinone or mercury,
demand remains high. According to the WHO?,
between 25 and 77% of African women use skin-
lightening products. This phenomenon is even
infiltrating matrimonial logics: light skin becomes a
social asset, a valuable argument in the evaluation
of future wives within the framework of dowry
procedures, reflecting a market of desire where
"whiteness" is considered as a sign of success or
human added value.

However, we must see behind this policy of clarity,
or as the common Cameroonian saying goes, the
djanssang®® is a model that denies us. And as
Léonora Miano writes, "racialization is a European
pathology"®. Trying to imitate it is to replay the
tragedy of internalized domination, to validate the
burden of a fragile memory.

For Manuella Sali, this culture of whiteness is
transformed into a critical gesture. She photographs
faces masked with cracked earth and zombified
by makeup to question the postcolonial effects
of depigmentation, the media that glorify it, and
the aesthetic norms that result from it and inflict
violence.

Aesthetics of Rethinking the Black Body

Sincethe 1960s, African photography hasundergone
a profound transformation, evolving from a colonial
tool of observation to a medium of expression and
emancipation. Photographers like Seydou Keita and
Malick Sidibé inaugurated a portrait aesthetic that
celebrated the dignity and modernity of African
subjects. From then on, the studio became a social
and symbolic space where urban and community
pride was forged. This initial period, centered on the

anthropology of everyday life!’, established a photography committed to self-representation.

From the 1980s and 1990s onward, artists such as Samuel Fosso and Zanele Muholi shifted the practice
toward performance and self-representation'®. The image became a critical and activist tool, revealing
marginalized identities and questioning dominant narratives. Exhibitions such as The Black Image Corporation
or In the Black Fantastic have consolidated this reflexive dimension, by questioning the production and
circulation of Black images in the contemporary world.

Since the 2000s, photography in Africa has adopted a performative and introspective approach centered on
the body as a site of memory and resistance!®. The work of artists like Angéle Essama is significant in terms
of the discourse that embodied in this period through an ecological and feminist aesthetic, using recycled
materials to question the visibility of the Black female body. Zina Saro-Wiwa, for her part, addresses healing
and identity reconstruction through video and performance. Both approach the image as an aesthetic space
for the care and reappropriation of the Black body. The image is therefore no longer limited to representation;
it heals, restores, and transforms self-perception.

Manuella Sali's work also falls within the narrative trajectories of decolonial African photography, where
the image becomes a political language, a form of care, and a memory. Inheriting the sensitive black and
white style of Keita and Sidibé, and attentive to the exploration of the female body like Angéle Etoundi
Essamba, she transforms each photograph into an act of identity reappropriation. By addressing issue of
depigmentation as a postcolonial symptom, her images offer a space where the Black body reinvents itself
and where photography becomes an instrument of healing and resistance.

11. Frantz Fanon, Peau noire, masques blancs, Editions du Seuil, Paris, 1952.

12. From the 19" century onward, racial hierarchy was imposed through the pseudo-scientific theories of Joseph Arthur de Gobineau
(Essay on the Inequality of the Human Races, 1853-1855) and Paul Broca, who claimed to demonstrate the intellectual inferiority
of Black people through cranial measurements. These theories fueled colonial exhibitions and Human zoos organized in Europe, such
as those in Paris in 1931 and Brussels in 1958, where Africans were exhibited as exotic curiosities. This vision persisted in popular
culture, notably with Tintin in the Congo (Hergé, 1931), which reproduces the racial stereotypes of colonialism, portraying Africans as
naive, childlike, and dependent on the benevolent gaze of Europeans.

13. Achille Mbembe, De la postcolonie, Karthala, 2000.

14. WHO, Skin Bleaching in Africa: Regional Fact Sheet, 2023.

15. The djanssang or akpi is the name of a spice that turns white when mixed with water.

16. Léonora Miano, Marianne et le garcon noir, Grasset, 2017.

17. The anthropology of everyday life and the social role of African portrait studios was addressed by André Magnin in L'Afrique en
portraits, Actes Sud, 2006. This study examines the social and cultural impact of photographic studios in African urban societies.

18. Understood here as a process by which artists reclaim their image to tell their own story or that of their community in order to affirm
a free and decolonized identity.

19. Ekow Eshun, Africa State of Mind : Contemporary Photography Reimagines a Continent, Thames & Hudson, 2020.

49



Illusion, 30x45 cm, 2025




Bibliographie I Bibliography
Achille Mbembe, De la postcolonie, Karthala, 2000.

Ekow Eshun, Africa State of Mind: Contemporary Photography Reimagines a
Continent, Thames & Hudson, 2020.

Frantz Fanon, Peau noire, masques blancs, Les Editions du Seuil, 1952, 190
pages.

Hooks, Black Looks: Race and Representation. Boston, South End Press, 1992.
Jean-Francois Cheuvrier, L'Exposition du photographe, Carré, Paris, 1987.
Léonora Miano, Marianne et le garcon noir, Grasset, 2017.

Léopold Sédar Senghor, Chant d’'ombre, Les éditions du Seuil, 1945.

Michel Foucault, Surveiller et punir : Naissance de la prison, Gallimard, Paris,
1975.

Ngligi Wa Thiong'o, Decolonising the Mind: The Politics of Language in African
Literature, James Currey, 1986.

Organisation mondiale de la santé, Skin Bleaching in Africa : Regional Fact
Sheet, 2023.

Paul Gilroy, Mélancolie postcoloniale, Editions B42, Paris, 2020.
WHO, Skin Bleaching in Africa: Regional Fact Sheet, 2023.

Webographie | Webography

https://www.artopiadream.com/articles/la-contextuologie-de-lart

af

-
.
... ’n
o SIS
g "
-
' .
B
Iy .“
. ,
w
»

Sl

P
- o
» e Lg i D
“ie -- . .
o % -
o Joie T2
- L]
pL o AT
5 . »
‘-‘ e B
4 " -
- "' -
| ‘ -
L
- - 4
'y . -
- “;." -
" )
L 2
"~
- « prte
] «
. - g
"
.
- .
’
<
.
" b 4
ce -
-
.
“ W
- o . ¥
? ol *
| W -
Nl Y %
- e dl - S - i
- > -
4 - _‘a
e »
e
- N
. L] »
-
L » F
-
w p -
. .
. 5 y L] ""-
A .
= . -

. a

Chair de cendre, 21{30 cm, 2025



La peau parle, 50x50 cm, 2025

@

GOETHE
INSTITUT

=
§

© Production Goethe-Institut Kamerun, 2025

© Edition Artopia, 2025

© Photos : Manuella Sali, 2025

Goethe-Institut Kamerun : Thekla Worch-Ambara, Raphaél Mouchangou et Joseph Ade

Direction de publication : Yves Xavier Ndounda Ndongo

© Direction artistique et design graphique : Francine Abada

© Textes : Manuella Sali, Raphaél Mouchangou, Yves Xavier Ndounda Ndongo, Yves Chatap, Patrick Ngouana
Couverture : Manuella Sali, Le poids du silence, 40x60 cm, 2025

Premiere édition : 100 exemplaires

© Goethe-Institut Kamerun Production, 2025

© Artopia Edition, 2025

© Photos: Manuella Sali, 2025

Goethe-Institut Kamerun : Thekla Worch-Ambara, Raphaél Mouchangou & Joseph Ade

Editor: Yves Xavier Ndounda Ndongo

© Artistic Direction and Graphic Design: Francine Abada

© Texts: Manuella Sali, Raphaél Mouchangou, Yves Xavier Ndounda Ndongo, Yves Chatap, Patrick Ngouana
Cover: Manuella Sali, Le poids du silence, 40x60 cm, 2025

First edition: 100 copies

ISBN : 978-3-00-085085-1

Toute représentation, traduction ou reproduction, méme partielle par tous procédés, dans tout pays,
faite sans lautorisation préalable du Goethe-Institut Kamerun et d’Artopia, est illicite et exposerait le
contrevenant aux poursuites judiciaires. Cf.Loi N° 2000/001 du 19 décembre 2000 relative aux droits
d’auteurs et droits voisins, aux articles 22, 29 et leurs alinéas. Toute reproduction et représentation sans
autorisation formelle, est considérée comme de la contrefagon, punissable par larticle 327 suivant la Loi
N°2016/007 du 12 juillet 2016 portant code pénal du Cameroun.

Any representation, translation or reproduction, even partial by any means, in any country, made without
the prior authorization of the Goethe-Institut Kamerun and Artopia, is illegal and would expose the offender
to legal prosecution. See Law No. 2000/001 of December 19, 2000 relating to copyright and related rights,
Articles 22, 29 and their paragraphs. Any reproduction and representation without formal authorization is
considered as counterfeiting, punishable by Article 327 following Law No. 2016/007 of July 12, 2016 on
the Cameroonian penal code.

55



ARTOPIA

(+237) 692 786 797 - artopia.edition@gmail.com
BP 4503, Douala, Cameroun
www.artopiadream.com




PR

Dépigmentation est une série photographique ol j'utilise limage comme un cri visuel,
un miroir tendu vers une réalité douloureuse : celle des peaux noires qui s'effacent
sous les crémes, dites laits de beauté Djanssang. Dans mes photographies,
jinterrage ce geste de blanchiment, cette fuite vers une illusion de beauté imposée,
Les corps que je capﬁ# portent des traces de brllures, de fissures, de silences, et
dans leurs regards, une fatigue, un désir d'étre aimés autrement. Mon travail ne juge
pas, il cherche a compre a ouvrir un dialogue sur cette guéte identitaire faconnée
par 'histoire coloniale et'les normes esthétiques. Dépigmentation est un appel a la
réconciliation avec soi, a la célébration de la peau noire dans toute sa lumiére.

Depigmentation is a photographic series in which | use the image as a visual cry, a
mirror held up to a painful reality; that of Black skin fading by so-called Djanssang
beauty creams. In my phaotographs, | question this act of bleaching, this flight toward,
an imposed illusion of beauty. The bodies | capture bear traces of burns, fissures,
silences, and in their eyesya weariness, a desire to be loved differently. My work does
not judge; it seeks to understand, to open a dialogue about this quest for identity
shaped by colonial history and aesthetic norms. Depigmentation is a call for
reconciliation with oneself, a celebration of Black skin in all its radiance.

Manuella Sali

ISBN 978-3-00-085086-8

97783000°850868

GOETHE
INSTITUT

Artopia edition




